

## PENDIDIKAN AGAMA ISLAM

#### **Disusun Oleh:**

Dr. Ruskam Suaidi, M.H.I

Dr. Antoni, M.H.I

Dr. Purmansyah Ariadi, M.Hum

Ani Aryati, M.Pd.I

Sayid Habiburahman, M.Pd.I

Khoirul Amri, M.H.I

Zulkipli, M.Pd.I

Yahya, Lc., M.P.I

Rulitawati, M.Pd.I

Nur Azizah, M.Pd.I





#### PENDIDIKAN AGAMA ISLAM

Tim Penulis : Drs. Ruskam Suaidi, M.H.I

Dr. Antoni, M.H.I

Dr. Purmansyah Ariadi, M.Hum

Ani Aryati, M.Pd.I

Sayid Habiburahman, M.Pd.I

Khoirul Amri, M.H.I Zulkipli, M.Pd.I Yahya, Lc., M.P.I Rulitawati, M.Pd.I Nur Azizah, M.Pd.I

ISBN : 9 786025 017063

Editor : Dr. Purmansyah Ariadi, M.Hum

Rulitawati, M.Pd.I

Layout : Ahmad Moesthafa

Desain Cover : Herdi Ahmad

Penerbit : CV. Insan Cendekia Palembang

Cetakan Keenam: Agustus 2024

Hak cipta dilindungi undang-undang,

Dilarang memperbanyak karya tulis ini dalam bentuk dan cara

apapun tanpa ijin tertulis dari penerbit

#### KATA PENGANTAR

Alhamdulillah Syukur Kehadirat Allah SWT, yang telah memberi rahmat dan hidayah, sehingga kami dapat menyelesaikan penulisan buku ini, dengan baik tanpa halangan dan rintangan. Selanjutnya selawat serta salam, semoga senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad SAW, yang telah mengeluarkan manusia dari kebodohan, lalu menjadi penuh dengan ilmu pengetahuan.

Buku ini secara umum dapat dibaca untuk semua kalangan. Akan tetapi, secara khusus dijadikan sebagai buku ajar bagi seluruh mahasiswa Universitas Muhammadiyah Palembang. Penulisan buku ini disusun sesuai dengan silabus atau kurikulum Al-Islam Kemuhammadiyahan yang bersatandar KKNI, yang secara garis besarnya memuat tentang: Tujuan Mata Kuliah Pendidikan Agama Islam, Dasar-dasar Agama Islam, Sumber-sumber Hukum Islam, Dasar-Dasar Aqidah Islam, Dasar-Dasar Ibadah, Dasar-Dasar Akhlak, dan Dasar-Dasar Muamalah.

Buku ini diterbitkan dengan harapan para pembaca dan mahasiswa khususnya dapat memahami ajaran Islam dengan baik, terutama yang berkenaan dengan materi pembahasan. Selain dari itu, buku ini juga diharapkan dapat bermanfaat bagi kita semua. Kami menyadari buku ini belum sempurna, mungkin saja terdapat

kekurangan di dalam penulisan dan penyusunan, baik kata-kata atau pungaya bahasa yang kami gunakan kurang tepat. Oleh karena itu, kepada para pembaca dan pakar, kami mengharapkan saran dan kritik membangun, demi kesempurnaan buku ini untuk terbitan berikutnya.

Kepada Bapak Rektor dan Narasumber, kami mengucapkan terima kasih, karena telah banyak memberikan dorongan di dalam penyusunan buku ini. Demikian juga kami ucapkan terima kasih kepada pihak penerbit Universitas Muhammadiyah Palembang, yang telah membantu penerbitan buku ini.

Palembang, 1445 H

#### KATA SAMBUTAN REKTOR UNIVERSITAS MUHAMMADIYAH PALEMBANG

Kami bersyukur kepada Allah SWT, dan menyambut gembira atas terbitnya buku Pendidikan Agama Islam (AIK I), yang telah diselesaikan oleh tim penyusun. Buku sederhana ini disusun untuk memenuhi kurikulum AIK, yang berdasarkan SK. Majelis Dikti PP Muhammadiyah Nomor: 027/SK-MPT/III-B/1.b/1996 tentang Tanfidz hasil rumusan pengembangan kurikulum AIK di PT. Muhammadiyah, yang oprasionalnya tertuang dalam SK. Rektor UMP No. 100/G-19/KPTS/UMP/VIII/1997 tentang pemberlakuan silabi AIK.

Buku panduan ini selain sebagai pedoman dosen AIK dalam memberikan materi Pendidikan Agama Islam (AIK I), sekaligus memenuhi kebutuhan para mahasiswa di lingkungan UMP yang mengambil mata kuliah Pendidikan Agama Islam (AIK I).

Dengan buku ini diharapkan kepada para dosen AIK dapat menyatukan visi, persepsi, dan seirama di dalam menyampaikan materi AIK di seluruh fakultas di lingkungan UMPalembang. Atas nama Civitas Akademika Universitas Muhammadiyah Palembang, diucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada tim penyususn, yang telah meluangkan waktu untuk menyusun buku

ini hingga selesai. Semoga akan menjadi amal ibadah di sisi Allah SWT, amin.

Dr. Abid Djazuli, S.E., M.M

#### DAFTAR ISI

| Kata Pe<br>Kata Sa      | engantarambutan Rektor UMP                                                                                                                                                                                                                                              | iii<br>V                               |
|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| BAB 1 A. B. C. D. E.    | PENDAHULUAN Tujuan Mata Kuliah Pendidikan Agama Islam Kondisi Keberagamaan di Indonesia Pentingnya Pendidikan Agama Islam di Perguruan Tinggi Kedudukan Pendidikan Agama di Perguruan Tinggi Paradigma Baru Pendidikan Agama Sebagai Mata Kuliah Pengembang Keprobadian | 3<br>3<br>4<br>6<br>11                 |
| BAB 2<br>A.<br>B.<br>C. | DASAR-DASAR AGAMA ISLAM  Pengertian Agama  Macam-macam Agama  Ciri Khusus Agama Islam  1. Agama Allah  2. Mencakup Aspek Seluruh Kehidupan  3. Sesuai Dengan Fitrah manusia  4. Berlaku Untuk Umat Sampai Akhir Zaman  5. Menempatkan Akal Manusia Pada Tempat          | 17<br>21<br>21<br>21<br>22<br>22<br>24 |
| D.<br>E.<br>F.<br>G.    | Sebaik-baiknya  6. Menjadi rahmat Bagi Alam semesta  7. Berorientasi kedepan Tanpa Melupakan Masa Kini  8. Menjanjikan Al-Jaza Manusia Membutuhkan Agama Peran Agama Islam Dalam Kehidupan Manusia Garis-Garis Besar Ajaran Islam Prinsip-Prinsip Dasar Islam           | 24<br>25<br>25<br>26<br>27             |
| BAB 3<br><b>A.</b>      | SUMBER-SUMBER HUKUM ISLAM                                                                                                                                                                                                                                               |                                        |

|       | 1. Pengertian Al-Qur'an                         | 38  |
|-------|-------------------------------------------------|-----|
|       | 2. Fungsi dan Peran Al-Qur'an                   | 38  |
|       | 3. Nama-nama Al-Qur'an                          | 40  |
|       | 4. Cara Turunya Al-Qur'an                       | 42  |
|       | 5. Sejarah Pengumpulan Al-Qur'an                | 43  |
| В.    | As-Sunnah                                       | 44  |
|       | 1. Pengertian As-Sunnah                         | 44  |
|       | 2. Makna Lain (Sinonim) As-Sunnah               | 46  |
|       | 3. Macam-Macam As-sunnah                        | 47  |
|       | 4. Kedudukan As-Sunnah dan Fungsi As-Sunnah     | 52  |
| C.    | ljtihad                                         | 54  |
|       |                                                 |     |
| BAB 4 | AQIDAH                                          |     |
| A.    | Pengertian Aqidah                               |     |
| В.    | Sumber Aqidah Islam                             |     |
| C.    | Ruang Lingkup Pembahasan Aqidah                 |     |
| D.    | Tauhid sebagai landasan Aqidah, iman dan Islam  |     |
|       | 1. Pengertian                                   |     |
|       | 2. Pembagian Tauhid                             |     |
| E.    | Arkanul Iman Sebagai Realisasi Kalimat Syahadat |     |
| F.    | Rukun Iman                                      |     |
|       | 1. Iman Kepada Allah                            |     |
|       | 2. Iman Kepada Malaikat                         |     |
|       | 3. Iman Kepada Kitab Allah                      |     |
|       | 4. Iman Kepada Rasul                            |     |
|       | 5. Iman Kepada Hari akhir                       |     |
| _     | 6. Iman Kepada Qada' dan Qadar                  |     |
| G.    | Aplikasi Tauhid dalam Kehidupan Sehari-hari     |     |
|       | 1. Mencintai Allah Lebih dari Segalanya         |     |
|       | 2. Jika Nama Allah disebut hatinya bergetar     |     |
|       | 3. Rela Dengan Hukum Allah dan Rasul-Nya        |     |
|       | 4. Melaksanakan Ajaran Secara Totalitas         |     |
|       | 5. Istiqomah dalam Keislaman sampai akhir hayat |     |
|       | 6. Menghindari Perbuatan yang menjurus kesyirik |     |
| Н.    | Pengaruh Pengamalan Dua Kalimat Syahadat        |     |
|       | Hal-hal yang Membatalkan Dua Kalimat Syahadat   | 108 |

| BAB 5 | IBADAH                                      | 119 |
|-------|---------------------------------------------|-----|
| A.    | Pengertian Ibadah                           | 119 |
| В.    | Dasar Hukum Ibadah                          |     |
| C.    | Tujuan Dan Sebab-Sebab Ibadah               |     |
| D.    | Macam-Macam Ibadah                          |     |
| E.    | Fungsi Dan Hikmah Ibadah Dalam Kehidupan    |     |
|       | Sehari-hari                                 | 127 |
| BAB 6 | DASAR-DASAR AKHLAK                          | 131 |
| A.    | Pengertian Akhlak                           | 131 |
| В.    | Sumber-sumber Akhlak                        | 134 |
| C.    | Perbedaan Akhlak, Moral, dan Etika          |     |
| D.    | Kedudukan Akhlak dalam Islam                |     |
| Ē.    | Hubungan Aqidah, Ibadah, dengan Akhlak      |     |
| F.    | Ruang Lingkup Pembahasa Akhlak              |     |
|       | 1. Akhlak Mahmudah                          |     |
|       | 2. Akhlak Mazmumah                          |     |
| BAB 7 | MU'AMALAH                                   | 199 |
| A.    | Pengertian Mu'amalah                        |     |
| В.    | Dasar Hukum Mu'amalah                       |     |
| C.    | Ruang Lingkup Mu'amalah                     |     |
| D.    | Macam-Macam Mu'amalah                       | 201 |
| E.    | Prinsip-Prinsip Mu'amalah                   |     |
| F.    | Ruang Lingkup Dan Korelasi Mu'amalah Dengan |     |
|       | Disiplin Ilmu                               | 204 |
|       | 1. Ilmu Hukum                               |     |
|       | 2. Ilmu Teknik                              |     |
|       | 3. Ilmu Ekonomi                             |     |
|       | 4. Ilmu Pertanian                           |     |
|       | 5. Ilmu Pendidikan                          |     |
|       | 6. Ilmu Agama                               |     |
|       | 7. Ilmu Kesehatan                           |     |
| DAFTA | R PUSTAKA                                   | 212 |



BAB I Pendahuluan

#### BAB 1 PENDAHULUAN

#### A. Tujuan Mata Kuliah Pendidikan Agama Islam

Mata Kuliah Pendidikan Agama Islam bertujuan membentuk kepribadian mahasiswa yang memiliki akhlak mulia (akhlakul karimah) dengan cara memahami ajaran-ajaran Islam dan aplikasinya dalam kehidupan sehari-hari.

Pengajaran Pendidikan Agama Islam di perguruan tinggi yang diselenggarakan untuk mewujudkan dan dilandasi oleh ketentuan-ketentuan hukum sebagai berikut:

- 1. Landasan filosofis berupa butir-butir yang terdapat dalam Pancasila dan kandungan yang termaktub dalam Pembukaan UUD 1945.
- 2. Landasan Yuridis adalah UUD 1945 terutama Pasal 29 dan ketetapan-ketetapan yang dihasilkan oleh Majelis Permusyawaratan Rakyat.
- 3. Landasan Historis berupa politik pendidikan nasional yang bertujuan menciptakan insan akademis yang beriman.
- 4. Landasan Agama berupa ayat-ayat al-Qur'an dan ketentuan as-Sunnah

Tujuan di atas dicapai dengan memberikan pokok-pokok ajaran Islam dengan materi materi ajaran antara lain sebagai berikut:

- 1. Dasar-dasar Agama Islam
- 2. Sumber-sumber Hukum Islam
- 3. Dasar-dasar Aqidah
- 4. Dasar-dasar Ibadah
- 5. Dasar-dasar Akhlak
- 6. Dasar-dasar Mu'amalah

Pendidikan Agama Islam (PAI) di Perguruan Tinggi Umum (PTU) merupakan kelanjutan dari pengajaran yang diterima oleh peserta didik mulai dari Tingkat Dasar, Sekolah Menegah Pertama dan Atas. Namun berbagai persoalan muncul dalam proses pembelajaran PAI. Materi yang diajarkan boleh dikatakan sama secara Nasional. Banyaknya materi ajar dan kurang berfariasinya pengajar dalam menyampaikannya, ditambah lagi dengan alokasi waktu yang kurang memadai, menjadikan peserta didik (mahasiswa) kurang bergairah dalam menyerap perkuliahan. Kesan yang sering muncul di kalangan mahasiswa adalah mata kuliah "wajib lulus" ini seakan berubah menjadi "wajib diluluskan" karena kalau tidak lulus akan menjadi hambatan bagi mata kuliah di atasnya. Secara sederhana bisa juga dikatakan bahwa mahasiswa "wajib lulus" dan sang dosen "wajib meluluskan.<sup>1</sup>

Pendidikan agama merupakan upaya sadar untuk mentaati ketentuan Allah sebagai guidance dan dasar para peserta didik agar berpengetahuan keagamaan dan handal dalam menjalankan ketentuan-ketentuan Allah secara keseluruhan. Sebagian dari ketentuan-ketentuan Allah itu adalah memahami hukum-hukum-Nya di bumi ini yang disebut dengan ayat-ayat kauniyah. Ayat-ayat kauniyah itu dalam aktualisasinya akan bermakna Sunanatullah (hukum-hukum Tuhan) yang terdapat di alam semesta. Dalam ayat-ayat kauniyah itu terdapat ketentuan Allah yang berlaku sepenuhnya bagi alam semesta dan melahirkan ketertiban hubungan antara benda-benda yang ada di alam raya.

#### B. Kondisi Keberagamaan di Indonesia

Hajat manusia terhadap agama bersifat kodrati, sebab dengan adanya agama inilah manusia menjadi makhluk yang

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B.S. Mardiatmaja, *Tantangan Dunia Pendidikan*, (Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 2014), hal. 17.

berbeda dengan makhluk yang lainnya, misalnya dengan binatang. Dilihat dari beberapa ciri, manusia tidak berbeda dengan binatang. Baik nalurinya untuk makan dan minum, berkembang biak ataupun mempertahankan hidupnya.

Faktor yang membedakan manusia dengan binatang adalah kemampuannya mengembangkan naluri-naluri tersebut, sehingga dapat mengarahkannya untuk kepentingan hidupnya. Naluri binatang bersifat tetap, misalnya ayam, sejak dahulu hingga sekarang mencari makan dengan mengais-ngais tanah. Berbeda dengan manusia yang awalnya mencari makan dengan berburu dan meramu, kemudian bercocok tanam, dan seterusnya. Dengan kata lain, faktor volume inilah yang menyebabkan manusia berbeda dengan binatang.

Faktor lain yang menyebabkan manusia berbeda dengan binatang adalah adanya etika yang dimiliki oleh manusia yang tidak dimiliki binatang. Misalnya kucing sejak dahulu berembang biak dengan mengawini lawan jenisnya, siapapun lawan jenisnya tidak perduli induknya atau anaknya. Manusia terikat oleh etika, baik yang bersangkutan dengan adat istiadat, moralitas, maupun ajaran-ajaran agama.

Faktor volume dan etika menyebabkan manusia memiliki peradaban, sehingga lahir berbagai budaya termasuk agama sebagai hasil budaya, karenya disamping mengenal agama budaya, manusia juga mengenal agama-agama yang diwahyukan kepada para Rasul. Oleh sebab itu, manusia didunia termasuk Indonesia mengenal berbagai agama dan kepercayaan, termasuk kepercayaan terhadap benda-benda, kekuatan gaib, Animisme, Dinamisme, dan isme-isme lainnya.

Dewasa ini, bangsa Indonesia menganut berbagai agama, seperti Islam, Katolik, Protestan, Hindu, Budh, dan sebaginya. Diantara agama-agama yang dipeluk oleh bangsa Indonesia. Islam merupakan agama yang dipeluk oleh mayoritas bangsa Indonesia,

namun kualitas keberagaman umat Islam yang merupakan mayoritas di anggap kurang memadai.

Gambaran kualitas tersebut dapat dilihat dari adanya kesenjangan antara idealitas Islam sebagai ajaran yang benar dengan perilaku umat yang tidak Islami. Kesenjangan tersebut diakibatkan oleh adanya pengajaran agama yang berorientasi pada ilmu. Tidak menekankan pada segi pengalamannya, beroreintasi pada paham fikih, serta tidak ditekankan pada konteks Al-Qur'an dan As-Sunnah. Kesenjangan tersebut makin menghawatirkan dengan makin gencarnya kegiatan misi (zending) dari umat lain yang didukung organisasi dan padanan yang kuat.

Kondisi keberagamaan bangsa Indonesia yang mayoritas Islam perlu diperbaiki dengan pengajaran agama yang menitikberatkan pada segi pengamalan ajaran Islam dengan bersumberkan pada Al-Qur'an dan As-sunnah, maka tepatlah jika tujuan perkuliahan pendidikan Agama Islam adalah membentuk mahasiswa yang memiliki akhlak mulia (akhlakul karimah) dengan cara memahami ajaran-ajaran Islam dan aplikasinya dengan kehidupan sehari-hari.

#### C. Pentingnya Pendidikan Agama Islam di Perguruan Tinggi

Secara sosiologis, bangsa Indonesia adalah bangsa yang religius, yang sangat memperhatikan agama sebagai pedoman dalam kehidupan sehari - hari secara individual dalam pergaulan masyarakat, seperti perkawinan, waris, kelahiran dan sebagainya. Demikian juga dalam lembaga ketatanegaraan, seperti pengadilan agama, sumpah jabatan dan sebagainya.

Akhlak yang tinggi dan budi pekerti yang luhur merupakan cita - cita pendidikan Indonesia dari zaman ke zaman. Oleh karena itu, pendidikan Indonesia sudah ada sejak lama di Indonesia sebelum kemerdekaan, namun baru setelah merdeka, pendidikan agama memperoleh status formal sebagai mata

pelajaran di sekolah - sekolah negeri walaupun pada awalnya hanya merupakan mata pelajaran pilihan. Kemudian dengan tumbangnya komunis di Indonesia pada tahun 1966, MPRS telah menetapkan pendidikan agama sebagai mata pelajaran wajib di semua sekolah dan perguruan tinggi.<sup>2</sup>

Dengan demikian, pendidikan agama di Indonesia mempunyai status yang kuat sebagai mata pelajaran wajib bagi semua jalur, jenjang dan jenis pendidikan. Dalam struktur kurikulum perguruan tinggi umum, mata kuliah Pendidikan Agama Islam mempunyai kedudukan sangat penting, sebagai mata kuliah yang tergabung dalam kelompok Mata Kuliah Umum (MKU). Kelompok mata kuliah ini berfungsi memberikan pembinaan dasar kepribadian mahasiswa sebagai manusia, memberikan pembinaan ospek rohani atau mental spiritual mahasiswa sehingga diharapkan seorang lulusan perguruan tinggi akan menjadi seorang anggota masyarakat yang bertanggung jawab terutama di dalam mempergunakan ilmunya atas dasar keyakinannya sebagai suatu kebenaran yang dibuktikan dengan akal dan rasa; dan diamalkan dalam kehidupan sehari-hari baik dalam bentuk karsa, sikap maupun karya sebagai pancaran iman, akhlak al-karimah dan amal saleh.

Sebagai mata kuliah umum, Pendidikan Agama Islam merupakan pengetahuan dasar yang menunjang disiplin ilmu tertentu. Hal ini akan menjadi lebih jelas apabila dikaitkan dengan silabus pendidikan agama yang membentuk komponen Islam untuk Disiplin Ilmu (IDI). Pada rumpun dasar, materi Pendidikan Agama Islam diperkenalkan sebagai suatu sistem Islam, yang meliputi : Aqidah, Syari'ah, dan Akhlaq. Selanjutnya, pada rumpun pengembangan, sistem Islam yang sudah diperkenalkan itu dikembangkan dan dirinci dalam komponen-

<sup>2</sup> Aminuddin, dkk, Pendidikan Agama Islam, (Jakarta, Ghalia Indonesia, 2015), hal. 6

komponen ibadah, muamalah dan akhlaq.<sup>3</sup> Kemudian pada rumpun IDI, mahasiswa diperkenalkan kepada kaidah-kaidah agama, yaitu Al-Qur'an dan As-Sunnah yang ada hubungannya dengan prinsip teori an metode suatu disiplin ilmu, baik sosial budaya, ilmu pengetahuan alam maupun humaniora.

Dalam rangka menghadapi persaingan antar perguruan tingi dan otonomi lembaga perguruan tinggi pada milenium ketiga, diperlukan sumber daya manusia yang mampu mengelola lembaganya secara profesional sehingga mampu bersaing dengan perguruan tinggi lain dan mampu mengembangkan eksistensinya secara mandiri. Oleh karena itu, peningkatan budaya akademik di lingkungan sivitas akademika suatu perguruan tinggi mutlak diperlukan.

Bagi manusia agama sebagai sistem kepercayaan dalam kehidupan umat manusia dapat di kaji melalui berbagai sudut pandang. Islam sebagai agama yang telah berkembang selamat empat belas abad lebih menyimpan banyak masalah yang perlu di teliti baik itu menyangkut ajaran dan pemikiran keagamaan maupun realitas sosial, politik,ekonomi dan budaya. Pada dasarnya tujuan dari hidup seorang muslimah adalah unyuk mengabdi pada Allah SWT karena pengabdian adalah bentuk realisasi dari keimanan dan di aplikasikan dalam setiap sendisendi kehidupan dan itu adalah menjadi tujuan dari pendidikan islam.

Agama adalah pelajaran yang sangat penting yang harus di pelajari .pelajaran agama suatu ajaran yang baik untuk menjadikan kita sebagai orang yang beriman dan bertaqwa . dengan mempelajari agama kita dapat mengetahui mana perilaku yang baik dan mana perilaku yang buruk. mana perang dan mana perbuatan yang harus di kerjakan. Khususnya terhadap

.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Aminuddin, dkk, Pendidikan Agama Islam, (Jakarta, Ghalia Indonesia, 2015), hal. 15

mahasiswa pendidikan agama sangat penting sebagai benteng mereka saat ini, realitas menunjukkan bahwa mahasiswa sudah banyak terlibat dengan perilaku tidak baik, seperti tawuran, perilaku moral/asusila pornografi dan pornoaksi dan lain-lain.

keagamaan Peran ilmu dalam menyikapi masuknva kebudayaan luar dalam menanggapi pengaruh kebudayaan luar dalam era globalisasi ini. Kita tidak dapat mengisolasi diri. Hal ini disebabkan oleh adanya kemajuan teknologi dan komunikasi. Informasi yang datang dari luar dapat dengan mudah kita terima, misalnya melalui internet, tv, dan lain-lain. Keadaan semacam inilah yang disebut modernisasi yang akan berkembang terus hingga melahirkan era globalisasi .kelahiran globalisasi tentunya membawa pengaruh bagi mahasiswa. Pengaruh tersebut meliputi dua sisi yaitu pengaruh positif dan pengaruh negatif. Kita lihat saja masuknya teknologi intrernet. Internet merupakan teknologi vang mampu memberikan informasi tanpa batas dan dapat diakses oleh siapa saja. Apalagi bagi anak muda, internet sudah menjadi santapan mereka sehari-hari jika digunakan semestinya tentunya kita memperoleh manfaat yang berguna. Tetapi jika tidak, kita akan mendapat kerugian.

Dan sekarang ini banyak pelajar dan mahasiswa yang menggunakan tidak semetinya misalnya untuk membuka situssitus porno. Pengaruh negative globalisasi lebih banyak dari pada pengaruh positifnya. Kita sebagai seorang muslim tdak diperbolehkan melakukan perbuatan yang dilarang oleh syariat islam. Dengan pendidikan agama akan membentuk karakter akhlak ulkarimah bagi mahasiswa sehingga mereka mampu mempilter mana pergaulan yang baik dan mana yang tidak baik, pendidikan agama mengarahkan kepada setiap mahasiswa untuk komitmennya terhadap ajaran agamanya tidak terbuai dengan lingkungan yang tidak baik. Tidak berperilaku buruk setiap aktifitasnya. Memperkenalkan kepada genersi muda akan akidah

islam, dasar-dasarnya ,asal-usul ibadat cara-cara melaksanakannya dengan betul, dengan membiasakan mereka berhati-hati mematuhi akidah-akidah agama dan menjalankan dan menghormati syiar-syiar menumbuhkan kesadaran yang betul pada diri pelajar terhadap agama termasuk prinsip-prinsip dan dasar-dasar akhlak yang mulai.

Menanamkan keimanan Allah pencipta alam, dan kepada malaikat, rasul-rasul, kitab-kitab, dan hari akhir berdasarkan pada paham kesadaran dan perasaan, Menumbuhkan minat generasimu dan untuk menambahkan pengetahuan dalam adab dan pengetahuan keagamaan dan untuk mengikuti hukum-hukum agama dengan kecintaan dan kerelaan. Menanamkan rasa cinta dan penghargaan kepada Al-qur'an membacanya dengan baik memahaminya dan mengamalkan ajaran-ajarannya.

Menumbuhkan rasa bangga terhadap sejarah dan kebudayaan Islam dan pahlawan-pahlawannya dan mengikuti jejak mereka. relaoptinisme, Menumbuhkan rasa kepercayaan tanggungjawab, menghargai kewajiban, tolong menolong atas kebaikan dan takwa, kasih sayang, cinta kebaikan, sabar ,berjuang untuk kebaikan, memegang teguh pada prinsip, berkorban untuk agama dan tanah air dan siap untuk membelanya. Mendidik naluri, motivasi dan keinginan generasi muda dan menguatkannya dengan akidah nilai-nilai, dan membiasakan mereka menahan motifasinya, mengatur emosi dan membibingnya dengan baik. Begitu juga mengajar mereka berpegang dengan adab sopan pada hubungan dan pergaulan mereka baik di rumah, di sekolah maupun di mana saja.

Tanpa agama hidup tak akan ada tujuan hidup didunia ini tujuannya hanya satu yaitu mengerjakan perintah Allah SWT dan menjauhi larangannya. Dengan belajar agama dapat memberikan tuntunan untuk mengerjakan apasaja yang harus dikerjakan dan apasaja yang tidak boleh dikerjakan. Dengan belajar agama dapat

memberikan tuntunan untuk mengerjakan apasaja yang harus di kerjakan dan apa yang tidak boleh di kerjakan karna di dunia sangat banyak godaan syeitan untuk melakukan sesuatu yang dilarang Allah SWT.

Ajaran agama mengandung unsur-unsur yang positif bagi kehidupan didunia. Tanpa adanya ajaran agama, bagi hidup tanpa arah dan tujuan. Agama menjadi diri pribadi yang baik yang selalu menuntun kearah yang benar. Makanya, belajar agama itu sangat penting sekali bagi kehidupan. Setelah kita mempelajari ajaran-ajaran agama, dapat memberikan manfaat positif bagi kehidupan kita.

#### D. Kedudukan Pendidikan Agama di Perguruan Tinggi

Peran penting agama atau nilai-nilai agama dalam bahasan ini berfokus pada lingkungan lembaga pendidikan, khususnya perguruan tinggi. Salah satu mata kuliah dalam lembaga pendidikan di perguruan tinggi, yang sangat berkaitan dengan perkembangan moral dan perilaku adalah Pendidikan Agama. Mata kuliah Pendidikan Agama pada perguruan tinggi termasuk ke dalam kelompok MKU (Mata Kuliah Umum) yaitu kelompok mata kuliah yang menunjang pembentukan kepribadian dan sikap sebagai bekal mahasiswa memasuki kehidupan bermasyarakat. Mata kuliah ini merupakan pendamping bagi mahasiswa agar bertumbuh dan kokoh dalam moral dan karakter agamaisnya sehingga ia dapat berkembang menjadi cendekiawan yang tinggi moralnya dalam mewujudkan keberadaannya di tengah masyarakat.<sup>4</sup>

Tujuan mata kuliah Pendidikan Agama pada Perguruan Tinggi ini amat sesuai dengan dasar dan tujuan pendidikan nasional dan pembangunan nasional. GBHN 1988 menggariskan bahwa

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Arifin, *Kapita Selekta Pendidikan Umum dan Agama*, (Semarang: Toha Putra, 1986), hal. 54

pendidikan nasional yang berdasarkan Pancasila "bertujuan untuk meningkatkan kualitas manusia Indonesia, yaitu manusia yang beriman dan bertakwa terhadap Tuhan Yang Maha Esa, berbudi pekerti luhur, berkepribadian, berdisiplin, bekerja keras, bertanggung jawab, mandiri, cerdas, terampil serta sehat jasmani dan rohani... dengan demikian pendidikan nasional akan membangun dirinya sendiri serta bersama-sama bertanggung jawab atas pembangunan bangsa".

Kualitas manusia yang ingin dicapai adalah kualitas seutuhnya yang mencakup tidak saja aspek rasio, intelek atau akal budinya dan aspek fisik atau jasmaninya, tetapi juga aspek psikis atau mentalnya, aspek sosial yaitu dalam hubungannya sesama manusia lain dalam masyarakat dengan lingkungannya, serta aspek spiritual yaitu dalam hubungannya dengan Tuhan Yang Maha Esa, Sang Pencipta. Pendidikan Tinggi merupakan arasy tertinggi dalam keseluruhan usaha pendidikan nasional dengan tujuan menghasilkan sarjana-sarjana yang profesional, yang bukan saja berpengetahuan luas dan ahli serta terampil dalam bidangnya, serta kritis, kreatif dan inovatif, tetapi juga beriman dan bertagwa kepada Tuhan yang Maha Esa, berkepribadian nasional yang kuat, berdedikasi tinggi, mandiri dalam sikap hidup dan pengembangan dirinya, memiliki rasa solidaritas sosial yang tangguh dan berwawasan lingkungan. Pendidikan nasional yang seperti inilah yang diharapkan akan membawa bangsa kita kepada pencapaian tujuan pembangunan nasional yakni "...masyarakat adil dan makmur yang merata material dan spiritual

E. Paradigma Baru Pendidikan Agama Sebagai Mata Kuliah Pengembang Kepribadian

Dalam era global dan teknik informasi yang sarat dengan masalah-masalah etis dan moral ini, masyarakat Indonesia

khususnya kaum muda memerlukan pengenalan yang benar akan nilai-nilai kemanusiaan diri. Lee Kuan Yew mengatakan "Kita telah meninggalkan masa lalu dan selalu ada kekhawatiran bahwa tak akan ada sesuatu yang tersisa dalam diri kita yang merupakan bagian dari warisan masa silam". Selain pengenalan yang benar akan kemanusiaan diri orang muda juga membutuhkan suatu pendasaran moral yang benar untuk pembentukan tingkah laku. Perlu ada perobahan sikap mental yang drastis dalam masyarakat Indonesia yang yang penuh dengan pelbagai krisis moral, etis, dan spiritual.<sup>5</sup>

Dalam hal ini yang dibutuhkan adalah agama. Kebudayaan nasional modern Indonesia sekarang haruslah didasarkan kepada prinsip-prinsip dan nilai-nilai agama yang spiritual dan religious. Seperti dikemukakan sebelumnya, jati diri dan pendasaran moral yang benar tentunya berasal dari agama dan pendidikan agama. Pendidikan Agama di perguruan tinggi seharusnya merupakan pendamping pada mahasiswa agar bertumbuh dan kokoh dalam karakter agamaisnya sehingga ia dapat tumbuh sebagai yang tinggi moralnya dalam cendekiawan mewuiudkan keberadaannya di tengah masyarakat. Tetapi kenyataan sekarang ini, lembaga-lembaga pendidikan tinggi belum sepenuhnya berhasil dalam tugas pembentukan tenaga profesional yang spiritual. Setelah era reformasi muncul "kesadaran baru" bahwa pendidikan secara umum dan pendidikan agama khususnya "kurang berhasil" dalam pengembangan moral dan pembentukan perilaku mahasiswa, dalam mengantisipasi masalah-masalah etis dan moral era global dan teknik informasi. Tidak terlihat indikasi terjadinya perubahan yang signifikan antara pengetahuan yang tinggi, tingkat kedewasaan menurut usianya dan pengaruhnya

.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Nasir, Sahilun A., *Pokok-pokok Pendidikan Agama Islam Di Perguruan Tinggi*, (Surabaya: Al Ikhlas, Indonesia, 1984), hal. 65.

pada perkembangan moralnya. Kenyataan secara faktual banyak mahasiswa memiliki masalah-masalah moral, antara lain:

- a. VCD porno
- b. Aksi tawuran,
- c. Perkelahian
- d. Tindak kriminalitas yang tinggi (seperti pembunuhan yang dilakukan mahasiswa terhadap pacarnya yang sedang hamil),
- e. Dan menurut laporan yang dicetak oleh Kompas Cyber Media, pada tgl. 5 Februari 2001, dari dua juta pecandu narkoba dan obat-obat berbahaya, 90% adalah generasi muda, termasuk di antaranya 25.000 mahasiswa.<sup>6</sup>

-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> h<u>ttp://www.sinarharapan.co.id/berita/0212/14/opi02.html</u>, diakses tanggal 20 Maret 2019



BAB II Dasar-dasar Agama Islam

#### BAB 2 DASAR-DASAR AGAMA ISLAM

#### A. Pengertian

Agama adalah apa yang disyari'atkan Allah dengan perantara Nabi-nabiNya, berupa perintah-perintah, larangan-larangan dan petunjuk-petunjuk untuk kebaikan di dunia akhirat.

Agama Islam yang dibawa oleh nabi Muhammad saw ialah apa yang diturunkan Allah di dalam Qur`an dan Sunnah yang shahih, berupa perintah-perintah, larangan-larangan dan petunjuk untuk kebaikan di dunia dan akhirat.<sup>7</sup>

Didalam Matan Keyakinan dan Cita-cita Hidup Muammadiyah (MKCH), mejelaskan bahwa Muhammadiyah berkeyakinan bahwa Islam adalah Agama Allah yang diwahyu kan kepada para rasulNya, sejak nabi Adam as. sampai kepada nabi Muhammad saw. sebagai hidayah dan rahmat Allah kepada umat manusia sepanjang masa dan menjamin kesejahteraan hidup materil dan spiritual, duniawi dan ukhrawi. Sebagaimana firman Allah:

قُولُوۤا ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَىٰ إِبْرَاهِمَ وَإِسْمَعِيلَ وَمَآ أُنزِلَ إِلَىٰ إِبْرَاهِمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْمَعِيلَ وَمَآ أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَآ أُوتِيَ وَإِسْمَعِيلَ وَمَآ أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَآ أُوتِيَ اللَّهُ وَنَهُمْ وَخَوْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ النَّبِيُّورَ وَخَنْ لَهُ مُسْلِمُونَ النَّبِيُّورَ مَن رّبِهِمْ لَا نُفَرّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَخَنْ لَهُ مُسْلِمُونَ



\_

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Tim PP Muhammadiyah, 1992, *Himpunan Putusan Tarjih*, Yogyakarta, Yayasan Penerbit Pers Suara Muhammadiyah, hal.276

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Nashir, haedar, dkk, 1994, *Materi Induk Perkaderan Muhammadiyah*, Yogyakarta, Badan Pendidikan Kader PP Muhammadiyah, hal.115

Artinya: "Katakanlah (hai orang-orang mukmin): "Kami beriman kepada Allah dan apa yang diturunkan kepada Kami, dan apa yang diturunkan kepada Ibrahim, Isma'il, Ishaq, Ya'qub dan anak cucunya, dan apa yang diberikan kepada Musa dan Isa serta apa yang diberikan kepada nabi-nabi dari Tuhannya. Kami tidak membeda-bedakan seorangpun diantara mereka dan Kami hanya tunduk patuh kepada-Nya." (Al-Bagarah: 136)

Manusia dan Agama tidak dapat atau tidak boleh dipisahkan. Kalau manusia ingin menjadi manusia, ingin sehat batinnya, ingin tentran hidupnya, ingin bahagia di dunia dan akhirat serta ingin kebenaran, maka ia harus beragama. Tanpa Agama semua itu mustahil akan terwujud di dalam kenyataan kehidupannya.

Konsep yang terkandung dalam istilah din, yang secara umum dimaknai dengan agama, sesungguhnya tidak sama dengan konsep agama yang dipahami dan ditafsirkan dalam kontek sejarah keagamaan di Barat. Apabila kita berbicara tentang Islam yang merujuknya dalam bahasa Inggris sebagai "religion", maka yang kita maksud dan mengerti tentang agama tersebut adalah din. Makna-makna utama kata din dapat disimpulkan menjadi empat:

1. Keadaan berhutang, kata kerja *dana* yang berasal dari kata *din* memberi makna keadaan berhutang. Pada keadaan seseorang berhutang, dengan kata lain seseorang da'in, ia semestinya menundukkan dirinya, berada dalam keadaan berserah dan taat kepada hukum dan aturan dalam berhutang, dan dalam keadaan tertentu juga terhadap pemberi hutang yang juga dipanggil *da'in*.

Bagaimana konsep berhutang atau dalam keadaan berhutang dapat dijelaskan dalam konteks spiritual dan keagamaan? Seseorang mungkin bertanya apakah yang dimaksud dengan hutang itu? Kita menjawab disini kita berhutang kepada Allah, Sang Pencipta, Sang pemelihara, karena menjadikan manusia wujud (eksestensi) dan menjaga agar senantiasa terwujud. Manusia pada awalnya tidak wujud, dan sekarang ia wujud:

وَلَقَدۡ خَلَقۡنَا ٱلۡإِنسَنَ مِن سُلَآةٍ مِّن طِينِ ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِلَقَنَا ٱلۡإِنسَانُ مِن سُلَآةٍ مِّن طِينِ ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطَفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينِ ﴿ ثُمَّ خَلَقۡنَا ٱلنَّطَفَة عَلَقَةً فَخَلَقۡنَا ٱلْعَظَيمَ لَحُمَّا ثُمَّ مُضَغَةً فَخَلَقۡنَا ٱلْمُضۡغَة عِظَيمًا فَكَسَوۡنَا ٱلْعِظَيمَ لَحُمَّا ثُمَّ مُضۡغَةً فَخَلَقۡنَا ٱلْمُضۡغَة عِظَيمًا فَكَسَوۡنَا ٱلْعِظَيمَ لَحُمَّا ثُمَّ أَنهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلَقينَ ﴿ اللّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلَقينَ ﴿ اللّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلَقينَ ﴿ اللّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلَقينَ ﴿ اللّهَ اللّهُ اللّهُ الْحَسَنُ ٱلْخَلَقينَ ﴿ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللل

Artinya: "dan Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dari suatu saripati (berasal) dari tanah. Kemudian Kami jadikan saripati itu air mani (yang disimpan) dalam tempat yang kokoh (rahim). Kemudian air mani itu Kami jadikan segumpal darah, lalu segumpal darah itu Kami jadikan segumpal daging, dan segumpal daging itu Kami jadikan tulang belulang, lalu tulang belulang itu Kami bungkus dengan daging. kemudian Kami jadikan Dia makhluk yang (berbentuk) lain. Maka Maha sucilah Allah, Pencipta yang paling baik." (QS 23 Al-Mu'minun:12-14)

Seseorang yang merenung dengan penuh kesungguhan tentang asal muasal dirinya, akan menyadari bahwa beberapa decade yang lalu ia tidak terwujud, dan keseluruhan manusia yang saat ini ada dahulu tidak terwujud dan tidak mengetahui akan kemungkinan dirinya akan wujud pada saad ini.

Seorang manusia yang dianuhgrahkan petunjuk kebenaran menyadari bahwa dari lubuk jiwa yang paling dalam, ia mengakui Allah sebagai Tuhanya, bahkan sebelum ia dilahirkan ke duania, oleh karena itu manusia seperti ini mengenal Pencipta, Penjaga, dan Pemeliharaanya. Hakekat keadaan berhutang akan menjadi eksestensi diri yang sedemikian luar biasanya pengaruhnya bagi manusia tersebut, sehingga menjadikan eksestensi seseorang manusia sesaat tercipta dan wujud berada dalam kerugian sangat, ini karena ia tidak memiliki sesuatu apapun, menyadari bahwa segala sesuatu tentang dirinya, apa yang ada pada dirinya,

sesungguhnya dimiliki oleh Sang Pencipta Yang memiliki segala sesuatu.

#### 2. Penyerahan diri

Ungkapan "memperhambakan diri" (dana nafsahu) bermakna menyerahkan dirinya untuk mengabdi atau berkhimat' dan di sini juga bermakna 'mengembalikan diri' (kepada pemilik) sebagaimana yang telah dijelaskan. Makna yang sama juga dinyatakan dalam hadits Rasulullah:

Artinya: "Orang yang cerdas adalah yang memperhambahkan dirinya (dana nafsahu) dan bekerja untuk apa yang aka nada sesudah mati."

Apa yang datang setelah kematian adalah kebaikan yang diperhitungkan, balasan, dan pengebalian yang baik. Pengembalian yang baik ini seperti nya kembalinya hujan yang mendatangkan manfaat kepada bumi dengan membawa kehidupan kepadanya dan member manfaat bagi pertumbuhan yang baik tersebut.

Penyerahan diri adalah suatu kesadaran dan kemauan atas penyerahan diri secara sadar dan sengaja, dimana tanpa kesadaran dan tanpa kemauan maka itu tidak dapat dikatakan sebagai suatu penyerahan diri yang sesungguhnya. Konsep barangkali umumnya dapat ditemukan di semua agama. Berserah diri kepada kehendak Allah berarti ketaatan kepada Hukum-Nya, dalam al-Qur'an surat An-Nisa ayat 125:

**Artinya:** "dan siapakah yang lebih baik agamanya dari pada orang yang ikhlas menyerahkan dirinya kepada Allah,..."

Bentuk pelaksanaan penyerahan diri bagaimana ia ditunjukan adalah bentuk din dan di sinilah terjadi perbedaan

antara *din* dengan yang lainya. Bentuk *din* ini, yaitu tata cara dalam institusi kepercayaan dan keyakinaan, dalam pernyataan hokum, dalam sikap beragama serta perilaku akhlak-cara melaksanakan penyerahan diri kepada Allah di dalam kehidupan kita, terangkum dalam konsep *millah*. Islam mengakui *millah* Nabi Ibrahim.

Konsep din dengan maksud suatu ketaatan yang benar dan penyerahan diri yang sejati. Sebagaimana telah dipenjelaskan secara ringkas, dalam agama Islam diwujudkan dalam kehidupan nyata. Dalam Islamlah din yang benar dan sempurna terjelma, ini karena hanya dalam Islam pernyataan dirinya terpenuhi secara sempurna.

#### B. Macam-macam Agama

Secara garis besar Agama terbagi dua, yaitu:

- 1. Agama *Syamawi* ialah Agama yang bersumber dari Allah swt. yang disampaikan kepada umat manusia melalui para rasulNya, sejak nabi Adam as. sampai kepada nabi terakhir Muhammad saw., yang disebut *Agama Islam*.
- 2. Agama Ardhi (bumi) ialah Agama yang berasal dari bumi atau agama budaya hasil karya manusia, yaitu selain agama Islam.9

#### C. Ciri Khusus Agama Islam

Di dalam buku Materi Induk Perkaderan Muhammadiyah, disebutkan ada delapan ciri-ciri khusus Agama Islam, sebagai berikut:

#### 1. Agama Allah

Agama bersumber dari Allah swt. baik berupa wahyu langsung (Qur`an), maupun wahyu tak langsung (Sunnah). Sebagaimana firman Allah:

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Hidayat, Komaruddin, 2000, Buku Teks Pendidikan Agama Islam Pada Perguruan Tinggi Umum, Jakarta, Bulan Bintang, hal. 30

# 

Artinya: Sesunguhnya Kami menurunkan kepadamu kitab (Al Quran) dengan (membawa) kebenaran. Maka sembahlah Allah dengan memurnikan ketaatan kepada-Nya. (QS 39 Az-Zumar : 2)

Dalam Surat yang lain Allah berfirman:

**Artinya:** "turunnya Al-Quran yang tidak ada keraguan di dalamnya, (adalah) dari Tuhan semesta alam." (QS 32 As-Sajadah; 2)

#### 2. Mencakup Aspek Seluruh Kehidupan

Islam adalah agama yang mengatur manusia dalam semua lapangan kehidupannya, mulai dari lahir hingga wafat, masalah pribadi sampai masalah masyarakat bahkan kehidupan berbangsa dan bernegara juga diatur dalam Islam. Dengan kata lain, tidak ada persoalan yang luput dari aturan Islam.

#### 3. Sesuai Dengan Fitrah manusia

Semua aspek ajaran Islam sesuai dengan nilai-nilai kemanusiaan, seperti diciptakan oleh Allah memiliki akal, selanjutnya dilarang mabuk demi memelihara fitrah akal itu. Selain dari itu manusia diberi syahwat kepada lawan jenisnya, maka Islam mensyari`atkan nikah sebagai penyalurannya. Oleh karena itu tidak beralasan bagi seseorang yang mengatakan Islam mengekang kebebasan, sebaliknya Islam adalah satu-satunya agama yang sangat cocok dengan fitrah manusia. Sehubungan

dengan Allah memerintahkan agar manusia menuju agama Allah, sebagaimana firmanNya:

Artinya: "Maka hadapkanlah wajahmu dengan Lurus kepada agama Allah; (tetaplah atas) fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. tidak ada peubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang lurus; tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui."

Manusia dilahirkan kedunia ini dengan membawa bermacam-macam fitrah. Di dalam bahasa Barat disebut dengan *Instinct* di dalam kamus Bahasa Indonesia di sebut dengan Naluri. Nabi Muhammad saw bersabda:

**Artinya:** "Tidaklah dilahirkan seorang anak, melainkan atas fitrah."

Fitrah-fitrah tersebut antara lain: fitrah beragama, fitrah social, fitrah ingin tahu, fitrah mempertahankan hidup, fitrah ingin meneruskan keturunan, fitrah ingin selamat, fitrah ingin bahagia dan sebaginya.

Dalam buku Syaid Sabiq "Al- Aqa'idul Islamiyah" mengatakan naluri keagamaan adalah satu-satunya hal merupakan hal yang merupakan batas pemisah antara makhluk Allah yang disebut manusia yang disebut hewa, sebab hewan pasti tidak memilkinya.

#### 4. Berlaku untuk umat sampai akhir zaman

Islam adalah agama universal, yang berlaku untuk semua umat, senantiasa sesuai dengan keadaan dan waktu. Di dalam Al-Qur'an ada kisa masa lampau, sekarang, bahkan berita tentang akhirat juga sudah dijelaskan. Demikian pula Al-Qur'an tidak mengkhususkan bangsa atau kelompok tertentu, tidak hanya muslim, melainkan juga orang kafir, musyrik, ahlul kitab, bani Isra'il dan Nasrani semua diseru untuk menyembah Allah SWT.<sup>10</sup>

#### 5. Menempatkan akal manusia pada tempat sebaik-baiknya.

Akal manusia itu fitrah, maka ia wajib dipelihara. Oleh karena itu Islam melarang minum khamar sebab ia dapat merusak akal, sebagaimana firman Allah:

**Artinya:** "Sesungguhnya khamar, judi, memanah, dan bertenung itu adalah najis. Sesungguhnya yang demikian itu merupakan pekerjaan syaitan, maka jauhilah agar kamu mendapat kemenangan."

#### 6. Menjadi rahmat bagi alam semesta

Allah mengutus Muhammad, itu adalah untuk menjadi rahmat sekalian alam, sebagai firmanNya:

**Artinya:** "dan Tiadalah Kami mengutus kamu, melainkan untuk (menjadi) rahmat bagi semesta alam."

### 7. Berorientasi kedepan tanpa melupakan masa kini

Ajaran Islam mengatur keseimbangan antara kehidupan dunia dan akhirat, Islam memerintahkan supaya mempersiapkan diri untuk akhirat, tetapi tidak boleh lupa mempersiapkan nasib di dunia ini.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Thabathaba'i, Alamah, 1987, *Menyingkap Rahasia Al-Qur'an*, Bandung, Mizan, hal.33

<sup>- 24 -</sup> Dasar-dasar Agama Islam

#### 8. Menjanjikan Al-Jaza

Islam memberikan imbalan yang adil terhadap pemeluknya, bagi orang yang beriman dan beramal shalih akan diberi pahala dan dimasukan ke surga, sebaliknya bagi orang kufur akan berdosa dan dimasukkan ke neraka, Firman Allah:

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ وَٱلْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَآ أُوْلَتِيكَ هُمْ شَرُّ ٱلْبَرِيَّةِ . إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ أُوْلَتِيكَ هُمْ خَيْرُ ٱلْبَرِيَّةِ . جَزَآؤُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ أُوْلَتِيكَ هُمْ خَيْرُ ٱلْبَرِيَّةِ . جَزَآؤُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّتُ عَدَنٍ جَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبداً لَّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ۚ ذَالِكَ لِمَنْ خَشِي رَبَّهُم وَرَضُواْ عَنْهُ ۚ ذَالِكَ لِمَنْ خَشِي رَبَّهُم

Artinya: "Sesungguhnya orang-orang yang kafir Yakni ahli kitab dan orang-orang yang musyrik (akan masuk) ke neraka Jahannam; mereka kekal di dalamnya. mereka itu adalah seburuk-buruk makhluk. Sesungguhnya orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal saleh, mereka itu adalah Sebaik-baik makhluk. Balasan mereka di sisi Tuhan mereka ialah syurga 'Adn yang mengalir di bawahnya sungai-sungai; mereka kekal di dalamnya selama-lamanya. Allah ridha terhadap mereka dan merekapun ridha kepadanya. yang demikian itu adalah (balasan) bagi orang yang takut kepada Tuhannya". (QS 98 Al-Bayinah 6-8)

#### D. Manusia Membutuhkan Agama

Secara fitrah manusia sejak berada di dalam kandungan telah bertauhid kepada Allah Tuhan sekalian alam, sebgaimana firman Allah:

Artinya: "dan (ingatlah), ketika Tuhanmu mengeluarkan keturunan anak-anak Adam dari sulbi mereka dan Allah mengambil kesaksian terhadap jiwa mereka (seraya berfirman): "Bukankah aku ini Tuhanmu?" mereka menjawab: "Betul (Engkau Tuban kami), Kami menjadi saksi". (kami lakukan yang demikian itu) agar di hari kiamat kamu tidak mengatakan: "Sesungguhnya Kami (Bani Adam) adalah orang-orang yang lengah terhadap ini (keesaan Tuhan)." (QS 7 Al-A'raf: 172)

Ayat di atas menggambarkan bahwa sesungguhnya manusia itu secara fitrah telah mengakui adanya Allah, dengan demikian berarti setiap jiwa hakekatnya membutuhkan agama yang meliputi; aqidah, ibadah, akhlak dan mu'amalah, untuk mencapai kebahagian hidupnya. 11 Untuk itu manusia memerlukan petunjuk, (hukum) Agama yang dapat mengatur tata cara mempunyai tujuan hidup yang diinginkan. 12

#### E. Peran Agama Islam Dalam Kehidupan Manusia

Keberadaan agama Islam adalah untuk mengatur hidup dan kehidupan manusia agar tidak terjadi benturan kepentingan antara satu dengan yang lain, sehingga keberadaan Islam memang terasa menjadi rahmat bagi semesta alam ini. Selain dari itu Islam juga menyandarkan manusia agar mengenal Allah sebagai

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Salami, dkk, 1999, serial Al-Islam dan Kemuhammadiyahan: Studi Islam, Surakarta, Lembaga Studi Islam Universitas Muhammadiyah Surakarta, hal.185

 $<sup>^{12} \</sup>mathrm{Thabathaba'i}, \ Alamah, \ 1987, \ Menyingkap \ Rahasia \ Al-Qur'an, \ Bandung, Mizan, hal.28$ 

penciptanya. Dengan demikian hukum-hukum Allah itu tidak terasa memberatkan baginya, melainkan ia rela taat patuh mentaati peraturan-peraturan yang ditetapkan Allah, sehingga dapat mewujudkan ketertiban di dalam mengadakan hubungan dengan masyarakat dengan rasa persaudaraan dan kasih sayang di antara sesama. Firman Allah Al-Qur'an surat al-Qashas

Artinya: dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu (kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan bahagianmu dari (kenikmatan) duniawi dan berbuat baiklah (kepada orang lain) sebagaimana Allah telah berbuat baik, kepadamu, dan janganlah kamu berbuat kerusakan di (muka) bumi. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang berbuat kerusakan. (QS 28 Al-Qashash: 77)

# F. Garis-Garis Besar Ajaran Islam

Secara garis besar ajaran Islam itu ada empat, yaitu mencangkup aspek aqidah, ibadah, akhlak, dan mu'amalah duniawiyah.

- a. Aqidah adalah aspek keyakinan tentang Allah, para malaikat, kitab-kitab, para rasul, hari akhir dan taqdir.
- b. Ibdah adalah segala cara upacara pengabdian yang bersifat ritual yang telah di perintahkan dan diatur cara-cara pelaksanaanya dalam al-Qur'an dan sunnah Rasul seperti: shalat, puasa, zakat, dan haji.
- c. Akhlak adalah nilai dan priaku baik dan buruk seperti: sabar, syukur, tawakkal dan sebaginya.
- d. Mu'amalah adalah aspek kemasyarakatan yang mengatur pergaulan hidup manusia di atas muka bumi ini, baik tentang

benda, perjanjian, jual beli, ketata negaraan dan sebaginya.<sup>13</sup>

### G. Prinsip-Prinsip Dasar Islam

Di dalam buku Materi Induk Pengkaderan Muhammadiyah, dijelaskan ada beberapa prinsip dalam Islam, yaitu:

# 1. Kehormatan Manusia (karomah Insaniyah)

Manusia diciptakan Allah untuk menjadi khalifah di muka bumi yang bertugas memakmurkan bumu, firman Allah QS 2 Al-Bagarah ayat 30 :

Artinya: "ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada Para Malaikat: "Sesungguhnya aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi." mereka berkata: "Mengapa Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat kerusakan padanya dan menumpahkan darah, Padahal Kami Senantiasa bertasbih dengan memuji Engkau dan mensucikan Engkau?" Tuhan berfirman: "Sesungguhnya aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui."

### 2. Kesatuan Umat Manusia

Manusia tidak mungkin harus selalu memiliki pendapat dan keinginan yang sama. Oleh sebab itu Islam mengajarkan bahwa seseorang harus dapat memberikan kesempatan kepada

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Nashir, haedar, dkk, 1994, Materi Induk Perkaderan Muhammadiyah, Yogyakarta, Badan Pendidikan Kader PP Muhammadiyah. Hal. 4

seorang lain untu berbeda pendapat dan keinginan, tanpa memaksakan kehendak sendiri kepada orang lain. Toleransi tidak bisa diartikan menyerah kepada kejahatan atau memberikan kesempatan kepada orang lain sebagainya, sebagaimana firman Allah QS 4 An-Nisa: 29

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُوٓاْ أَمُوَالَكُم بَيْنَكُمْ بِٱلْبَطِلِ
إِلَّا أَن تَكُونَ تِجِرَةً عَن تَرَاضٍ مِّنكُمْ ۚ وَلَا تَقْتُلُوٓاْ أَنفُسَكُمْ ۚ
إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمۡ رَحِيمًا

Artinya: "Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu saling memakan harta sesamamu dengan jalan yang batil, kecuali dengan jalan perniagaan yang Berlaku dengan suka sama-suka di antara kamu. dan janganlah kamu membunuh dirimu; Sesungguhnya Allah adalah Maha Penyayang kepadamu."

Karena manusia mempunyai nilai kemanusian yang sama disisi Allah, hanya taqwa merekalah yang dapat membedakan di antara mereka itu, Firman Allah surat al-Hujarat:13:

Artinya: "Hai manusia, Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa - bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling taqwa diantara kamu. Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi Maha Mengenal."

### 3. Kerjasama Umat Manusia

Manusia tidak dapat hidup sendiri, harus bekerja sama dengan orang lain. Artinya umat manusia harus bekerja sama dalam kebajikan dan taqwa, sebaliknya tidak boleh bekerja sama dalam berbuat dosa dan pelanggaran, firman Allah QS 5 Al-Maidah 2:

Artinya: "dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam berbuat dosa dan pelanggaran. dan bertakwalah kamu kepada Allah, Sesungguhnya Allah Amat berat siksa-Nya."

#### 4. Toleransi

Manusia tidak mungkin selalu memiliki pendapat dan keinginan yang sama, oleh sebab itu Islam mengajarkan bahwa seseorang harus dapat memberikan kesempatan kepada orang lain untuk berbeda pendapat dan keinginan, tanpa harus memaksakan kehendak sendiri kepada orang lain dan seseorang juga harus dapat dan suka memaafkan orang lain. Toleransi tidak bisa diartikan menyerah kepada kejahatan atau memberikan kesempatan kepada orang lain untuk berbuat jahat, sesuai dengan firman Allah QS 7 Al-A'raf ayat 199:

**Artinya:** "jadilah Engkau Pema'af dan suruhlah orang mengerjakan yang ma'ruf, serta berpalinglah dari pada orang-orang yang bodoh."

#### 5. Kemerdekaan

Yang di maksud dengan kemerdekaan disini ialah kemerdekaan pribadi, mengemukakan pendapat, beragama, menetukan nasib, menetap disuatu tempat, berpindah-pindah, memiliki harta kekayaan dan lain sebagainya, sebagaimana firman Allah QS 4 An-Nisa'a ayat 29:

Artinya: "Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu saling memakan harta sesamamu dengan jalan yang batil, kecuali dengan jalan perniagaan yang Berlaku dengan suka sama-suka di antara kamu. dan janganlah kamu membunuh dirimu; Sesungguhnya Allah adalah Maha Penyayang kepadamu."

#### 6. Keadilan

Memberikan kepada orang lain haknya. Keadilan itu mencangkup keadilan hukum, sosial dan hubungan antar Negara. Sebagimana firman Allah QS 4 An-Nisaa' ayat 58:

Artinya: "Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanat kepada yang berhak menerimanya, dan (menyuruh kamu) apabila menetapkan hukum di antara manusia supaya kamu menetapkan dengan adil. Sesungguhnya Allah memberi

pengajaran yang sebaik-baiknya kepadamu. Sesungguhnya Allah adalah Maha mendengar lagi Maha melihat."

# 7. Memenuhi Janji

Keharusan memenuhin janji di sini termasuk janji antar pribadi, kelompok bahkan antar Negara, Firman Allah QS 5 Al-Maidah ayat 1:

Artinya: "Hai orang-orang yang beriman, penuhilah agad-agad."

# 8. Kasih Sayang dan Mencegah Kerusakan

Kasih sayang terhadap semua makhluk Allah, termasuk binatang serta menjaga alam lingkungan adalah kewajiban semua manusia. Firman Allah QS 28 Al-Qashash:77

Artinya: "dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu (kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan bahagianmu dari (kenikmatan) duniawi dan berbuat baiklah (kepada orang lain) sebagaimana Allah telah berbuat baik, kepadamu, dan janganlah kamu berbuat kerusakan di (muka) bumi. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang berbuat kerusakan."



BAB III
Sumber-sumber Hukum Islam

# BAB 3 SUMBER-SUMBER HUKUM ISLAM

Secara global sumber hukum Islam, terbagi dua, yaitu menurut sebagian besar ulama, dan menurut manhaj tarjih muhammadiyah, sebagaimana uraian berikut:

A. Sumber Hukum Islam Menurut Sebagian Besar Ulama.

Para ulama membagi sumber hukum Islam yang disepakati dan yang tidak disepakati/terjadi ikhtilaf, yaitu:

- 1. Sumber Hukum yang di sepakati ulama tersebut yaitu:14
  - a. Al-Qur'an,
  - b. As-Sunnah,
  - c. Ijma', dan
  - d. Qiyas
- 2. Sumber Hukum yang tidak disepakati atau terjadi Ikhtilaf ada 7 secara umum yaitu:<sup>15</sup>
  - a. Istihsan
  - b. Istishab
  - C. Maslahah al Mursalah
  - d. Urf
  - e. Saddudz Dzari'ah
  - f. Syar'u Man Qoblana, dan
  - g. Qaul al Sahabi
- B. Sumber Hukum Islam Menurut Manhaj Tarjih Muhammadiyah. Sumber hukum Islam adalah al-Quran dan as-Sunnah, sebagaimana yang ditegaskan di dalam sejumlah dokumen resmi Muhammadiyah, yaitu antara lain:
- 1. Pasal 4 ayat (1) Anggran Dasar Muhammadiyah yang telah dikutip di atas yang menyatakan bahwa "Muhammadiyah adalah Gerakan Islam, Dakwah Amar Makruf Nahi Munkar dan

<sup>15</sup> Effendi, Satria, 2009, *Ushul fiqh*.jakarta kencana, hal 142

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Effendi, Satria, 2009, *Ushul fiqh*.jakarta kencana, hal 78

Taidid, bersumber kepada al-Ouran dan as-Sunnah."16

2. Putusan Tarjih di Jakarta Tahun 2000 Bab II angka 1 menegaskan, "Sumber ajaran Islam adalah al-Quran dan as-Sunnah al-Magbūlah (للاسنة القبولة Putusan Tarijih ini merupakan penegasan kembali apa yang sudah ditegaskan dalam putusan-putusan tedahulu,

Artinya: Dasar mutlak dalam penetapan hukum Islam adalah al-Qur'an dan al-Hadis asy-Syarif. 18

Menurut Manhaj Tarjih bahwa Sumber Hukum Islam vang pokok adalah al-Our`an, dan as-Sunnah, jika ada suatu masalah tidak dijumpai dalilnya dari kedua sumber utama itu, maka istinbat hukum dilakukan dengan Ijtihad. Hal ini selaras dengan Hadits Tagriri yang berisi dialog antara Rasulullah SAW dengan Mu`az bin Jabal, ketika ia akan dikirim menjadi Gubernur di Yaman, perihal ; begaimana cara Mu'az mengambil keputusan, jika dihadapnya ada suatu masalah. 19 Sebagaimana Hadits berikut ini:

<sup>17</sup>Keputusan Musyawarah Nasional XXV Tarjih Muhammadiyah di Jakarta Tahun 2000, (Yogyakarta: Sekretariat Majelis Tarjih dan Tajdid, 2012), h. 6 (Bab II angka 1).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Berita Resmi Muhammadiyah, edisi khusus, No. 1/2005 (Rajab 1426 H / September 2005 M), h. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Tim PP Muhammadiyah, 1992, *Himpunan Putusan Tarjih*, Yogyakarta, Yayasan Penerbit Pers Suara Muhammadiyah. h. 278.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Yulem, Nawir, 2003, *Ulumul Hadits*, Jakarta, Mutiara Sumber Widya, hal 52

أَنَّ رَسُوْلَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمَ اَرَادَ أَنْ يَبْعَثَ مُعَاذًا إِلَى اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَكَ قَضَاءً ؟ قَالَ أَلْمَصْ اللهِ عَرَضَ لَكَ قَضَاءً ؟ قَالَ أَقْضِي بِكِتَابِ اللهِ عَالَى اللهِ ؟ قَالَ فَإِنْ لَمْ تَجِدْ فِي كِتَابِ اللهِ ؟ قَالَ فَبِسُتَّةِ رَسُوْلِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ . قَالَ فَإِنْ لَمْ تَجِدْ فِي سُتَّةِ رَسُوْلِ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلاَ فِي كِتَابِ اللهِ فِي سُتَةِ رَسُوْلُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلاَ فِي كِتَابِ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلاَ أَيْتُ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَدْرَهُ , فَقَالَ : الحَمْدُ للهِ اللهِ وَسَلَّمَ وَلَا اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَدْرَهُ , فَقَالَ : الحَمْدُ للهِ اللهِ يَوْ وَلَا اللهِ وَسَلَّمَ مَدْرَهُ , فَقَالَ : الحَمْدُ للهِ اللهِ وَالدَيْمَ وَالدَرِمَذِي رَسُولُ اللهِ لِمَا يُرْضِي رَسُولُ اللهِ (رواه أبو داود والترمذي والنسائي والدارمي)

Artinya: Bahwasanya tatkala Rasulullah saw. Hendak mengutus Mu`az ibn Jabal ke Yaman, beliau bertanya kepada Mu`z; Bagaimana engkau memutuskan perkara Jika diajukan kepadamu?, maka Mu`az menjawab; Aku akan memutuskan berdasarkan kita Allah (al Qur`an), Rasulullah bertanya lagi; Apabila engkau tidak menemukan jawabannya dalam kitab Allah ?, Mu`az berkata; Aku akan memutuskannya dengan sunnah, Rasulullah bertanya; Apabila engkau tidak menemukan jawabannya di dalam kitan Allah ?, Rasulullah selanjut nya bertanya; Bagaimana kalau engkau juga tidak menemukannya di dalam sunnah dan tidak di dalam kitab Allah?, Mu`az menjawab; Aku akan berijtihad dengan mempergunakan akalku. Rasul Saw. menepuk dada Mu`az seraya berkata; alhamdulillah atas taufik ysng telah

dianugerahkan Allah kepada utusan RasulNya.(HR. Abu daud, Tirmizi, Nasa`i dan Darimi).

Berdasar hadits di atas, maka Sumber Hukum Islam ada dua: Al-Qur'an dan As-Sunnah, sedangkan Ijtihad merupakan metode di dalam menetapkan hukum jika tidak terdapat dalil dari kedua sumber tersebut. Lebih jelas diuraikan sebagai berikut:

# 1. Al-Qur'an:

# a. Pengertian Al-Qur'an

Al-Qur`an adalah wahyu Allah yang diturunkan kepada Nabi Muhammad saw. baik isi maupun redaksi melalui perantaraan Malaikat Jibril as.<sup>20</sup>

# b. Fungsi dan Peran Al-Qur'an

Di dalam buku Materi Induk Perkaderan Muhammadiyah, dijelaskan bahwa fungsi dan peranan al-qur`an adalah sebagai wahyu Allah, mu`jizat bagi Nabi Muhammad saw, pedoman hidup dan sebagai korektor dan penyempurna kitab-kitab terdahulu.<sup>21</sup>

a. Sebagai Wahyu Allah.

Al-Qur`an adalah wahyu Allah, sebagaimana firman Allah:



Artinya: "dan Tiadalah yang diucapkannya itu (Al-Quran) menurut kemauan hawa nafsunya. Ucapannya itu tiada lain hanyalah wahyu yang diwahyukan (kepadanya). (QS 53 An Najm: 3-4)

b. Sebagai Mu`jizat.

Mu`jizat menurut bahasa berarti melemahkan. Al Qur`an sebagai mu`jizat sebagai mu`jizat menjadi bukti kebenaran Muhammad selaku utusan Allah untuk membawa risalah bagi

<sup>20</sup>Nashir, haedar, dkk, 1994, *Materi Induk Perkaderan Muhammadiyah*, Yogyakarta, Badan Pendidikan Kader PP Muhammadiyah, hal.2

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Nashir, haedar, dkk, 1994, *Materi Induk Perkaderan Muhammadiyah*, Yogyakarta, Badan Pendidikan Kader PP Muhammadiyah

manusia. Dalam sisi lain al-qur`an menjadi dalil /argumentasi yang mampu melemahkan semua dalil yang dibuat manusia.<sup>22</sup> Sebagaimana firman Allah:

Artinya: "dan jika kamu (tetap) dalam keraguan tentang Al Quran yang Kami wahyukan kepada hamba Kami (Muhammad), buatlah satu surat (saja) yang semisal Al Quran itu dan ajaklah penolong-penolongmu selain Allah, jika kamu orang-orang yang benar." (QS 2 Al Baqarah: 23)

# c. Sebagai pedoman hidup.

Al-qur`an adalah sumber petunjuk, di dlamnya tertuang aturan dan hukum yang menjadi pedoman hidup dan kehidupan manusia untuk mencapai kedamaian dan kebahagiaan di dunia dan akhirat.<sup>23</sup>

Hal ini sesuai dengan firman Allah:

Artinya : "Kitab (Al Quran) ini tidak ada keraguan padanya; petunjuk bagi mereka yang bertaqwa," (QS 2 Al Baqarah : 2)

d. Sebagai korektor dan penyempurna kita-kitab terdahulu.

<sup>23</sup> Hidayat, Komaruddin, 2000, *Buku Teks Pendidikan Agama Islam Pada Perguruan Tinggi Umum*, Jakarta, Bulan Bintang, hal.71

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Hidayat, Komaruddin, 2000, *Buku Teks Pendidikan Agama Islam Pada Perguruan Tinggi Umum*, Jakarta, Bulan Bintang, hal.61

Al-Qur`an tidak bertentangn dengan kitab-kitab sebelumnya, tetapi ia merupakan penyempurna dari kitab-kitab sebelumnya. Hal ini sesuai dengan firman Allah:

Artinya: "dan Kami telah turunkan kepadamu Al Quran dengan membawa kebenaran, membenarkan apa yang sebelumnya, Yaitu Kitab-Kitab (yang diturunkan sebelumnya) dan batu ujian terhadap Kitab-Kitab yang lain itu; Maka putuskanlah perkara mereka dengan apa yang telah Allah turunkan itu."

c. Nama-nama Al-**Qur'an**Nama lain dari al-qur'an sesungguhnya banyak, tetapi dalam

kesempatan ini hanya enam macam saja yang akan kami jelaskan, yaitu:

1) al Kitab, disebutkan di dalam firman Allah:

Artinya: "Kitab (Al Quran) ini tidak ada keraguan padanya; petunjuk bagi mereka yang bertaqwa," (QS 2 Al Baqarah: 2)

2) al Furqan, disebutkan di dalam firman Allah:

Artinya: Maha suci Allah yang telah menurunkan Al Furqaan (Al Quran) kepada hamba-Nya, agar Dia menjadi pemberi peringatan kepada seluruh alam," (QS 25 Al Furqan : 1)

3) az Zikru, disebutkan di dalam firman Allah:

Artinya: "Sesungguhnya Kami-lah yang menurunkan Al Quran, dan Sesungguhnya Kami benar-benar memeliharanya." (QS 15 Al Hijr: 9)

4) al Mau`izhah, disebutkan di dalam firman Allah:

Artinya: "Hai manusia, Sesungguhnya telah datang kepadamu pelajaran dari Tuhanmu dan penyembuh bagi penyakit-penyakit (yang berada) dalam dada dan petunjuk serta rahmat bagi orang-orang yang beriman." (QS 10 Yunus: 57)

5) al Hudah, disebutkan di dalam firman Allah:

Artinya: dan Sesungguhnya Kami tatkala mendengar petunjuk (Al Quran), Kami beriman kepadanya. Barangsiapa beriman kepada Tuhannya, Maka ia tidak takut akan pengurangan pahala dan tidak (takut pula) akan penambahan dosa dan kesalahan. (QS 72 Al Jin: 13) 6) as-Syifa`, disebutkan di dalam firman Allah:

Artinya: "dan Kami turunkan dari Al Quran suatu yang menjadi penawar dan rahmat bagi orang-orang yang beriman dan Al Quran itu tidaklah menambah kepada orang-orang yang zalim selain kerugian." (QS 17 Al Isra': 82)

d. Cara Turunya Al-**Qur'an** 

Para ulama``ulum al-qur`an membagi sejarah turunnya alqur`an dalam dua periode yaitu:

- a. periode Makiyah ialah ayat-ayat yang turun sebelum Nabi hijrah ke Madinah.
- b. periode Madaniyah ialah ayat-ayat yang turun sesudah Nabi hijrah ke Madinah. (Shihab 1994: 35).

Ayat-ayat al-qur`an dalam dua periode itu, diturunkan secara berangsur-angsur atau bertahap kepada nabi Muhammad saw. selama dua puluh tiga tahun sejak Beliau diangkat menjadi Rasulullah saw.<sup>24</sup> Sebagaimana firman Allah swt:

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Thabathaba'i, Alamah, 1987, *Menyingkap Rahasia Al-Qur'an,* Bandung, Mizan, hal.118

Artinya: "dan Al Quran itu telah Kami turunkan dengan berangsur-angsur agar kamu membacakannya perlahan-lahan kepada manusia dan Kami menurunkannya bagian demi bagian." (QS 17 Al Isra': 106)

Adapun hikmah al-qur`an itu diturunkan secara berangsurangsur adalah:

- a. Untuk Nabi:
  - 1. Meringankan Nabi dalam menerima wahyu.
  - 2. Memudahkan Nabi dalam menjelaskan kandungan Al-Qur`an dan mencontohkan pelaksanaannya.
  - 3. Meneguhkan hati Nabi dalam menghadapi celaan dan penganiayaan orang-orang Musyrik.
- b. Untuk umat:
  - 1. Memudahkan umat untuk menghafal al-qur`an.
  - 2. Memudahkan umat untuk memahami al-qur`an.
  - 3. Mempersiapkan bangunan al-qur`an dengan landasan yang sempurna yang dapat menghancurkan kepercayaan yang bathil dan tradisi yang merusak.
  - 4. Membangun umat menuju bentuk yang sempurna dengan menanamkan keimanan sejati, peribadatan yang benar dan akhlak terpuji.
  - 5. Meneguhkan hati orang yang beriman dan meringankan beban penderitaan mereka dalam menegakkan dan memperjuangkan Islam.<sup>25</sup>
- e. Sejarah Pengumpulan Al-Qur'an
  - 1) Pada masa Rasulullah saw.

Cara pengumpulan al-qur`an pada masa Rasulullah saw yaitu dengan dihafal oleh para Shahabat dan ditulis di berbagai sarana yang masih sederhana, seperti daun pelepah kurma, kulit kambing dan sebagainya.

<sup>25</sup>Nashir, haedar, dkk, 1994, *Materi Induk Perkaderan Muhammadiyah*, Yogyakarta, Badan Pendidikan Kader PP Muhammadiyah, hal.3

# 2) Pada masa Abu Bakar Siddig.

Setelah Rasulullah saw wafat, sebagian dari umat Islam tidak mau lagi membayar zakat sehingga Abu Bakar sebagai Khalifah mengeluarkan ultimatum membayar zakat atau perang. Ternyata perintah ini tidak dihiraukan dan peperangan tidak dapat dielakkan, yang mengakibatkan tujuh puluh orang Hafiz wafat. Karena khawatir terjadi perang lagi, maka Abu Bakar memerintahkan kepada para Qurra` [hafiz] untuk mulai mengumpulkan Al-Qur`an.<sup>26</sup>

Kegiatan ini dilakukan oleh panitia tunggal Zaid bin Tsabit yang berpedoman pada hafalan dan tulisan para Shahabat, ayat demi ayat disusun sesuai dengan petunjuk Nabi, tetapi surat demi surat belum diurutkan sesuai dengan petunjuk Nabi saw.

### 3) Pada masa Utsman bin Affan.

Pembukuan al-gur`an surat-demi surat disusun sesuai dengan ketentuan Nabi saw dan menggunakan sistem penulisan yang dapat menampung seluruh gira`at yang benar. Disalin beberapa kopi dan dikirimkan ke pusat-pusat pemerintahan umat Islam waktu itu.[Nashir 1994: 3]. Kemudian naskah al-gur'an itu dikirimkan ke Makkah, Suriah, Kufah, Busrah, Yaman dan Bahrain.<sup>27</sup>

# 2. As-Sunnah

a. Pengertian As-Sunnah

Di dalam buku Ulumul Hadits, karangan Nawir Yuslem, memuat beberapa pengertian sunnah, sebagai berikut: Sunnah menurut etimologis [bahasa] berarti:

<sup>26</sup> Thabathaba'i, Alamah, 1987, Menyingkap Rahasia Al-Qur'an, Bandung, Mizan, hal.128-129

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Thabathaba'i, Alamah, 1987, Menyingkap Rahasia Al-Qur'an, Bandung, Mizan, hal.129

الطَّرِيْقَةُ الْمُسْتَيْقِمَةُ وَالسِّيْرَةُ الْمُسْتَمِرَّةُ , حَسَنَةً كَانَتْ أَوْ سَيِّعَةً سَيِّعَةً

Artinya: "Jalan yang lurus dan berkesinambungan, yang baik atau yang buruk."

Sunnah menurut terminologis [istilah], ada beberapa definisi, yaitu:

1) Menurut Ulama` Muhsaditsin:

هِيَ كُلُّ مَا أَثَرَ عَنِ الرَّسُوْلِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ قَوْلَ أَوْ فِعْلٍ أَوْ تَقْرِيْرٍ أَوْ صِفَةٍ خَلْقِيَّةٍ أَوْ خُلُقِيَّةٍ أَوْ سِيْرَةٍ سَوَاءً أَوْ سِيْرَةٍ سَوَاءً أَوْ سِيْرَةٍ سَوَاءً أَوْ بَعْدَهَا أَكَانَ ذَالِكَ قَبْلَ الْبِعْثَةِ كَتَحَثِهِ فِي غَارٍ حِرَاءٍ أَوْ بَعْدَهَا

Artinya: "Sunnah adalah setiap apa yang ditinggalkan [diterima] dari Rasulullah saw. berupa perkataan, perbuatan, taqrir, sifat, akhlak atau prikehidupan baik sebelum beliau diangkat menjadi rasul, seperti tahanuts di gua hira atau sesudah kerasulan beliau."

2) menurut ulama` ushul figh:

هِيَ كُلُّ مَا صَدَرَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ غَيْرَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ غَيْرَ الْقُرْآنِ الْكَرِيْمِ مِنْ قَوْلٍ أَوْ فِعْلٍ أَوْ تَقْرِيْرٍمِمَّا يَصْلُحُ أَنْ يَكُوْنَ دَلِيْلاً لِحُكْمِ شَرْعِيَّ

Artinya: "Sunnah adalah seluruh yang datang dari Rasul saw. selain al-qur'an al karim, baik berupa perkataan,

perbuatan atau taqrir, yang dapat dijadikan sebagai dalil untuk menetapkan hukum syara`."

# 3) Menurut ulama` figh [fuqaha`]:

Artinya: "(Sunnah) yaitu setiap yang datang dari Rasul saw yang bukan fardu dan tidak pula wajib."<sup>28</sup>

### b. Makna lain (sinonim) sunnah

Sunnah itu memiliki makna lain atau sinonim yaitu hadits, khabar dan atsar, namun juga terdapat perbedaan, untuk mengetahui lebih jelas, kami uraikan sebagai berikut:

#### 1) Hadits.

Menurut bahasa berarti komunikasi, cerita atau percakapan. Sedang menurut istilah adalah:

**Artinya:** Segala sesuatu yang disandarkan kepada Nabi Saw dari perkataan, perbuatan, taqriri atau sifat.<sup>29</sup>

<sup>28</sup> Yulem, Nawir, 2003, *Ulumul Hadits*, Jakarta, Mutiara Sumber Widya,hal.40-43

- 46 - Sumber-sumber Hukum Islam

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Yulem, Nawir, 2003, *Ulumul Hadits*, Jakarta, Mutiara Sumber Widya, hal.36

# 2) Khabar

Khabar adalah sinonim dari hadits, yaitu sesuatu yang disandarkan kepada Nabi Saw. dari perkataan, perbuatan, taqrir atau sifat, yang bersumber dari Nabi atau dari orang lain.<sup>30</sup>

#### 3) Atsar.

Secara bahasa atsar berarti sisa atau peninggalan sesuatu. Sedang pengertian menurut istilah ada dua, yaitu:

- a) Atsar adalah sinonim hadits, yaitu segala sesuatu yang berasal dari Nabi saw.
- b) Atsar adalah:

Artinya: "Sesuatu yang disandarkan kepada Shahabat dan tabi`in, yang terdiri atas perkataan atau perbuatan."<sup>31</sup>

#### c. Macam-Macam As-sunnah

1) Sunnah ditinjau dari bentuknya, ada tiga yaitu:

a) Qauli, yaitu sunnah berupa perkataan Nabi saw, contohnya:

عن أبي هُرَيْرَةَ رَضِيَ الله عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُوْلُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وسلم فِي الْبَحْرِ هُوَ الطَّهُوْرُ مَاؤُهُ الْحَلُّ مَيْتَتُهُ - أَخْرَجَهُ الْأَرْبَعَةُ وَابْنُ أَبِيْ شَيْبَةَ وَصَحَّحَهُ ابْنُ خُزَيْمَةَ وَالتِّرْمِذِيُ (رواه الترمذي)

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Yulem, Nawir, 2003, *Ulumul Hadits*, Jakarta, Mutiara Sumber Widyahal,45

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Yulem, Nawir, 2003, *Ulumul Hadits*, Jakarta, Mutiara Sumber Widya,hal.46

Artinya: Dari Abu Hurairah ra., dia berkata, bersabda Rasulullah saw tentang laut; "Airnya adalah suci dan bangkainya adalah halal." (HR. Turmizi).

b) Fi`li, yaitu seluruh perbuatan yang dilaksanakan oleh Nabi saw, misalnya:

**Artinya:** Dan shalatlah kamu sebagaimana kamu melihat aku shalat. (HR. Bukhari).

c) Tagriri yaitu perkataan atau perbuata Shahabat yang diakui atau disetujui oleh Nabi saw, hukumnya sama dengan perkataan atau perbuatan Nabi sendiri. misalnya: أَنَّ رَسُوْلَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَكًّ أَرَادَ أَنْ يَبْعَثَ مُعَاذًا إِلَى الْيَمَنِ فَالَ : كَيْفَ تَقْضِي إِذَا عَرَضَ لَكَ قَضَاءً ؟ قَالَ أَقْضِي بِكِتَابِ الله. قَالَ فَإِنْ لَمْ تَحِدْ فِي كِتَابِ الله ؟ قَالَ فَبسُــنَّةِ رَسُوْل الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ . قَالَ فَإِنْ لَمْ تَجِدْ فِي سُــــنَّةِ رَسُوْل الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلاَ فِي كِتَابِ الله ؟ قَالَ أَجْتَهِدُ بِرَأْيِي وَلاَ آلَوْ. فَضَرَبَ رَسُوْلُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَدْرَهُ , فَقَالَ : الحَمْدُ لله الَّذِي وَفَّدِي رَسُوْلَ رَسُوْلَ الله لِماَ يُرْضِي رَسُلِ الله ( رواه أبو داود والترمذي والنسائي والدارمي ) Artinya: "Bahwasanya tatkala Rasulullah saw. hendak mengutus Mu`az ibn Jabal ke Yaman, beliau bertanya kepada Mu`az; Bagaimana engkau memutuskan perkara jika diajukan kepadamu?, Maka Mu`az men jawab; Aku akan memutuskan berdasarkan kitab Allah, Rasul bertanya lagi; Apabila engkau tidak menemukan jawabannya di dalam kitab Allah?, Mu`az berkata; Aku akan memutuskannya dengan Sunnah. Rasul selanjutnya bertanya; Bagaimana kalau engkau juga tidak menemukannya di dalam as-sunnah dan tidak di dalam kitab Allah?, Mu`az menjawab; Aku akan berijtihad dengan menggunakan akalku, Rasul saw. menepuk dada Mu`az seraya berkata; Alhamdulillah atas taufik yang telah dianugerahkan Allah kepada utusan rasulNya." (HR. Abu Daud, Turmizi, Nasa`i dan Darimi).32

- 2) as-Sunnah ditinjau dari Jumlah Perawi, ada dua:
- a) Mutawatir, yaitu sunnah atau hadits yang diriwayatkan oleh banyak perawi di setiap tingkatan [thabaqah], yang mana mereka meustahil sepakat untuk berbohong dan riwayat itu harus bersifat indrawi (masyhur).<sup>33</sup> Dan sunnah mutawatir ini terbagi tiga, yaitu:
  - (1) Mutawatir lafzi: Suatu hadits yang sama bunyi lafaz menuru perawi, juga menurut hukum dan maknanya. Contoh:

قَالَ رَسُوْلُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: مَنْ كَذَبَ عَلَيَّ مَنْ كَذَبَ عَلَيَّ مُتَعَمِّدًا فَلْيَتَبَوَّأْ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ (رواه البخاري و مسلم)

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Yulem, Nawir, 2003, *Ulumul Hadits*, Jakarta, Mutiara Sumber Widya, hal.46-53

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Nashir, haedar, dkk, 1994, *Materi Induk Perkaderan Muhammadiyah*, Yogyakarta, Badan Pendidikan Kader PP Muhammadiyah, hal.4

Artinya: Rasulullah saw bersabda; Barangsiapa yang berdusta atas namaku, maka hendaklah ia bersedia menduduki tenmpat di neraka.(HR. Bukhari dan Muslim)

(2) Mutawatir maknawi : Hadits yang berlainan bunyi lafaz dan maknanya, tapi dapat diambil dari kesimpulannya satu makna umum, misalnya:

- (3) Mutawatir amali: Sesuatu yang dengan mudah dapat diketahui hal itu berasal dari agama dan telah mutawatir di antara kaum muslimin, bahwa Nabi melakukannya atau memerintahkan untuk melakukannya. Misalnya: Kami melihat di mana saja bahwa shalat Zuhur itu dilakukan dengan empat reka`at dan kita pun tahu bahwa hal itu adalah perbuatan yang diperintahkan oleh Islam dan kita mempunyai sangkaan kuat bahwa Nabi saw melakukannya atau memerintahkan demikian.<sup>34</sup>
- b) Ahad, yaitu hadits yang jumlah perawinya di setiap tingkatan tidak sampai ketingkat mutawatir.[Nashir 1994: 4]. Hadits ahad ini terbagi tiga, yaitu:
  - (1) Masyhur: Hadits yang diriwayatkan oleh tiga orang perawi atau lebih dan tidak memenuhi syarat-syarat hadits mutawatir.

.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> M. Mudzakir dan H. Muhammad Ahmad, 2004, *Ulumul Hadis*, Bandung, Pust*aka Setia*. hal.69-70

- a. Aziz: Hadits yang diriwayatkan oleh dua orang perawi saja, walaupun didalam satu tingkatan.
- Gharib: Hadits yang diriwayatkan oleh satu perawi b. saja.35
- 2) As-Sunnah Ditinjau dari Kualitasnya, ada tiga, yaitu:
- a) Shahih.

Menurut definisi Ibn Shalah.

Hadits Shahih ialah hadits yang bersambung sanadnya dengan periwayatan Perawi yang adil dan dhabith, (yang diterimanya) dari perawi (lain) yang adil dan dhabith hingga ke akhir (sanad)nya, serta hadits tersebt tidak syadz dan tidak ber`illat.

Dari definisi di atas, maka ulama` menentukan kreteria hadits shahih itu ialah

- (1) Sanad hadits tersebut harus bersambung
- (2) Perawinya adil; Muslim, tidak fasik, baligh dan berakal.
- (3) Perawinya dhabith; cerdas dan memiliki ketelitian dalam menerima hadits.
- (4) Hadits itu tidak syadz; tidak bertentangan dengan hadits shahih.
- (5) Hadits itu tidak mengandung `illat; tidak cacat.<sup>36</sup>

# b) Hasan.

Menurut at-Tirmizi, hadits Hasan adalah Setiap hadits yang diriwayatkan dan tidak terdapat pada sanadnya perawi yang pendusta, dan hadits itu tidak syadz, serta diriwayatkan pula melalui jalan yang lain. Sedang menurut al-Thahhan sama dengan definisi Ibn Hajar, yaitu: Hadits yang bersambung sanadnya, dengan perawi yang adil, ringan dhabithnya, tidak svadz dan tidak ber`illat.

Dari definisi di atas, maka kreteria hadits hasan itu ada lima, yaitu:

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> An-Nuri, Hasan Sulaiman dan Alwi Abbas, 1993, Terjemah Ibanatul Ahkam: Svarah Bulughul Maram. Surabaya, Mutiara Ilmu, hal.xx

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Yulem, Nawir, 2003, *Ulumul Hadits*, Jakarta, Mutiara Sumber Widva, hal.219-221

- (1) Sanad hadits tersebut bersambung.
- (2) Perawinya `adil.
- (3) Perawinya kwalitas kedhabithannya kurang.
- (4) Hadits itu tidak svadz.
- (5) Hdits itu tidak mengandung `illat.<sup>37</sup>

#### c) Dha`if.

Menuru Ibn Shalah, Hadits dha'if itu ialah hadits yang tidak terhimun padanya sifat-sifat hadits Shahih dan Hasan. Kreteria hadits dha'if ialah:

- (1) Sanad hadits itu terputus.
- (2) Terdapat cacat pada perawi dan matan [redaksi] hadits itu. 38

#### d. Kedudukan As-Sunnah dan Fungsi As-Sunnah

1) Kedudukan.

Status Hadits sebagai sumber hukum Islam, menurut jumhur ulama adalah posisi kedua setelah Al Qur'an, sebab dari segi wurud Al Our'an bersifat gath`i, sedang hadits kebanyakan bersifat zhanni, kecuali hadits mutawatir. demikian dalil yang lebih gath`i harus diutamakan dari pada vang zhanni.39

# 2) Fungsi

Di dalam kitab; Ulumul Hadits, oleh DR. Nawir Yuslem, halaman 70 sampai 75 secara garis besar, fungsi hadits terhadap Al Qur'an ada tiga, yaitu:

a) Bayan Tafsir; hadits yang menerangkan ayat-ayat yang sangat umum (muimal), seperti perintah shalat yang diperjelas tata caranya di dalam hadits:

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Yulem, Nawir, 2003, *Ulumul Hadits*, Jakarta, Mutiara Sumber Widya, hal.229-230

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Yulem, Nawir, 2003, *Ulumul Hadits*, Jakarta, Mutiara Sumber Widya, hal.237-238

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Yulem, Nawir, 2003, *Ulumul Hadits*, Jakarta, Mutiara Sumber Widva, hal.62

**Artinya:** Shalatlah kamu sebagaimana kamu melihatku shalat.(HR. Bukhari).

b) Bayan Taqrir; hadits yang berfungsi untuk memperkokoh pernyataan didalam Al Qur'an, seperti keterangan Rasul saw tentang kewajiban shalat, puasa, zakat, dan haji, sebagaimana hadits Nabi:

بُنِيَ ٱلإِسْلاَمُ عَلَى خَمْسِ شَهَادَةِ أَنْ لاَ إِلَـهَ إِلاَّ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُوْلُ اللهِ , وَإِقَامِ الصَّلاَةِ , وَإِيْتَاءِ الزَّكَاةِ , وَصَوْمِ رَمَضَانَ , وَحِـجِ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيْلاً ( رواه البخاري )

Artinya: Dibagun Islam atas lima [fondasi] yaitu kesaksian bahwa tiada tuhan selain Allah dan bahwa Muhammad adalah Rasulullah, mendirikan shalat, membayarkan zakat, berpuasa bulan ramadhan dan mengerjakan haji bagi yang telah mampu.(HR. Bukhari).

c) Bayan Tasyri`; menetapkan hukum yang tidak ditetapkan di dalam Al Qur'an, seperti keharaman menikahi seorang wanita bersama bibinya secara bersamaan, Sabda Nabi:

**Artinya:** Tidak boleh dinikahi seorang perempuan sekaligus dengan bibinya (saudara ayah), tidak dengan

bibi (saudara ibu) dan tidak dengananak perempuan saudara perempuan atau anak perempuan saudara lakilaki.(HR.Bukhari-Muslim).<sup>40</sup>

# **3.** Ijtihad (metode istinbath)

# a. Pengertian ljtihad

Kata *ijtihad* berasal dari kata *jahada*, berarti berusaha sungguh-sungguh. Sedangkan menurut Mukti Ali, ijtihad adalah berusaha sekeras-kerasnya untuk membentuk penilaian yang bebas tentang sesuatu masalah hukum berdasarkan isyarat-isyarat Al-Qur'an dan As Sunnah. *Ijtihad* disebut juga sebagai upaya mencurahkan segenap kemampuan untuk merumuskan hukum syara', dengan cara istinbat dari Al Qur'an dan As-Sunnah.<sup>41</sup>

Secara garis besar ajaran Islam telah diatur didalam Al Qur'an dan as-Sunnah, tetapi masih ada hal-hal yang bersifat global atau belum detail penjabarannya, oleh sebab itu perlu adanya ijtihad para ulama untuk menentukan kepastian hukum tentang sesuatu masalah merujuk kepada dalil-dalil umum Al Qur'an dan As-Sunnah, dengan kata lain dasar ijtihad itu tidak boleh bertentangan dengan kedua sumber itu. Adapun metode ijtihad yang sering digunakan Mujtahidinm ialah ijma`, qiyas, istihsan dan masalihul mursalah.<sup>42</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Yulem, Nawir, 2003, *Ulumul Hadits*, Jakarta, Mutiara Sumber Widya, hal.70-75

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Hidayat, Komaruddin, 2000, *Buku Teks Pendidikan Agama Islam Pada Perguruan Tinggi Umum*, Jakarta, Bulan Bintang, hal. 86

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Nashir, haedar, dkk, 1994, *Materi Induk Perkaderan Muhammadiyah*, Yogyakarta, Badan Pendidikan Kader PP Muhammadiyah. Hal.4-5

Rumusan Majelis Tarjih tentang Qiyas belum dijelaskan secara rinci baik pengertian maupun pelaksanaannya. Sehingga MTT memutuskan;<sup>43</sup>

- 1) bahwa dasar mutlak untuk berhukum dalam agama Islam adalah al-Qur'an dan al-Hadits
- 2) bahwa dimana perlu dalam menghadapi soal-soal yang yang telah terjadi dan sangat dibutuhkan untuk diamalkan bukan menyangkut masalah ibadah mahdhah yang tidak terdapat dalil al-Qur'an dan al-Hadits maqbulah, maka dilakukan intinbat hukum melalui ijtihad,<sup>44</sup> menggunakan metode<sup>45</sup> antara lain qiyas yaitu melihat persamaan illah (alasan), sebagaimana telah dilakukan oleh ulama-ulama salaf dan khalaf. Dalam sejarah Tasyri' (penetapan Hukum Islam) di zaman Nabi, qiyas digunakan sebagai metode ijtihad, seperti penentuan hukum berciuman saat sedang berpuasa, diqiyaskan dengan hukum berkumurkumur ketika sedang berpuasa, Nabi bertanya kepada shahabat apakah batal? Tidak. Maka Nabi menyatakan berciuman ketika sedang berpuasah juga tidak batal.

Apabila terjadi taʻarud, maka diselesaikan dengan caracara sebagai berikut:

- 1) Al-jam'u wa at-taufīq, yakni sikap menerima semua dalil yang walaupun zahirnya ta'ārud. Sedangkan pada dataran pelaksanaan diberi kebebasan untuk memilihnya (takhyīr).
- 2) At-tarjih, yakni memilih dalil yang lebih kuat untuk diamalkan dan meninggalkan dalil yang lemah.
- 3) An-naskh, yakni mengamalkan dalil yang munculnya lebih akhir.

1

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Asjmuni, Abdurrahman, 2012, *Manhaj Tarjih Muhammadiyah; Metode dan Aplikasi*, Yogyakarta, Pustaka Pelajar, hal. 84-85

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Ijtihad selalu terbuka dan menghindari taqlid

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Ijma', Qiyas, dan 7 Sumber Hukum yang tidak disepakati, di dalam manhaj tarjih dijadikan metode ijtihad di dalam melakukan istinbat hukum.

4) At-tawaqquf, yakni menghentikan penelitian terhadap dalil yang dipakai dengan cara mencari dalil baru.<sup>46</sup>

Pentarjihan terhadap sesuatu nas dapat dilihat dari beberapa segi:

- 1) Segi Sanad
  - a) Kualitas maupun kuantitas rawi
  - b) Bentuk dan sifat periwayatan
- 2) Segi Matan
  - a) Matan yang menggunakan sighat nahyu lebih rajih dari sighat amr
  - b) Matan yang menggunakan sighat khass lebih rajih dari sighat 'am
- 3) Segi Materi Hukum
- 4) Segi Eksternal.<sup>47</sup>

Penjelasan Sumber Hukum Yang Tidak Disepakati Atau Terjadi Ikhtilaf Ada 7, Secara lengkap diuraikan sebagai berikut.

- 1. Istihsan
  - a. Pengertian

Pengertian istihsan menurut bahasa adalah mengembalikan sesuatu kepada yang baik, menurut istilah Ushul yaitu memperbandingkan, dilakukan oleh mujtahid dari qiyas jalli (jelas) kepada qiyas khafi (tersembunyi), atau dari hukum kulli kepadahukum istinai'48 Menurut Wahbah Az Zuhaili terdiri dari dua definisi:

1) Memakai qiyas khafi dan meninggalkan qiyas jalli karena ada petunjuk untuk itu disebut istihsan qiyasi

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Keputusan Musyawarah Nasional XXV Tarjih Muhammadiyah di Jakarta Tahun 2000, hal. 17 (Bab IV huruf C).

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Keputusan Musyawarah Nasional XXV Tarjih Muhammadiyah di Jakarta Tahun 2000, hal. 17 (Bab IV huruf C)

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Syekh Abdul Wahab Khalaf. *Ilmu usul fiqih*.rineka cipta Jakarta 1993,hal

- 2) Hukum pengecualian dari kaidah-kaidah yang berlaku umum karena ada petunjuk untuk hal tersebut. Disebut istihsan Istinai'<sup>49</sup>
- Macam-macam Istihsan
   Ulama Hanafiyyah membagi istihsan kepada 6 macam,
   yaitu:
  - 1) Istihsan bi al-Nash/الستحسان اللينو (Istihsan berdasar kan ayat atau hadist).
  - 2) Istihsan bi al-Ijma'/الستحسان بالجماع/listihsan yang didasarkan kepada ijma').

  - 4) Istihsan bi al-Mashlahah/الستحسان بالمول الماء (listihsan berdasarkan kemaslahatan).
  - 5) Istihsan bi al-'Urf/ستحسانبلهاعرف (ﷺtihsan berdasarkan adat kebiasaan yang berlaku umum).
  - 6) Istihsan bi al-dharurah)ستحسان بالضورية/İstihsan berdasarkan keadaan darurat)
- c. Dasar Istihsan
- 1) Dasar Istihsan menurut ulama' Mazhab hanafi, Maliki, dan Mazhab Hanbali,<sup>50</sup> sebagaimana firman Allah SWT di dalam Al Qur'an sebagai berikut:

Artinya "Yang mendengarkan perkataan lalu mengikuti apa yang paling baik di antaranya. mereka Itulah orang-orang yang Telah diberi Allah petunjuk dan mereka Itulah orang-orang yang mempunyai akal". (QS 39 Az-Zumar: 18).

<sup>50</sup> Effendi, Satria, 2009, Ushul fiqh. jakarta kencana, hal. 145

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Effendi, Satria. 2009, Ushul fiqh. Jakarta, Kencana, hal.143

Artinya: "Dan berjihadlah engkau di jalan Allah (dalam agama) dengan jihad yang sebenar-banarnya. Dia telah memilih engkau dan Dia sama sekali tidak menjadikan kesempitan bagimu dalam agama". (QS 22 Al-Hajj: 78)

2) Sedang menurut pendiri Mazhab Syafi'i yaitu Imam Muhammad Ibn Idris al Syafi'i tidak menerima Istihsan sebagai landasan hukum, menurutnya siapa yang menetapkan hukum dengan berlandaskan Istihsan sama dengan membuat syari'at baru alasnya antara lain dalam al-Qur'an sebagai berikut:

Artinya: Dan tiadalah binatang-binatang yang ada di bumi dan burung-burung yang terbang dengan kedua sayapnya, melainkan umat (juga) seperti kamu. Tiadalah Kami alpakan sesuatupun dalam Al-Kitab, kemudian kepada Tuhanlah mereka dihimpunkan (QS 6 al An'am/38)

Ayat di atas menurut imam Syafii menegaskan kesempurnaan al-Qur'an untuk menjawab segala sesuatu, dan juga disebutkan dalam dalam al-Quran bahwa ada sunnah-sunnah Rasulullah untuk menjelaskan

dan memerinci hukum-hukum yang terkandung dalam al-Qur'an.

3) Menurut wahbah az Zuhaili menyebutkan bahwa adanya perbedaan tersebut disebabkan perbedaan dalam mengartikan Istihsan, Imam Syafi'i membantah istihsan dengan menggunakan hawa nafsu tanpa menggunakan dalil syara', sedang istihsan yang dipakai oleh penganutnya bukan berdasarkan hawa nafsu tetapi mentarjih (menganggap kuat) salah satu dua dalil yang bertentangan.<sup>51</sup>

Contoh Istihsan antara lain: pembatalan hukuman potong tangan bagi pencuri di zaman umar, makan di siang hari bulan ramadhan karena lupa, aqad jual beli yg belum ada wujudnya/ pesanan lemari dll.

# d. Kehujjahan Istihsan

Terdapat perbedaan pendapat ulama ushul fiqih dalam menetapkan istihsan sebagai salah satu metode/dalil dalam menetapkan hukum syara'. 52

 Menurut ulama Hanafiyyah, Malikiyyah dan sebagian ulama Hanabilah, istihsan merupakan dalil yang kuat dalam menetapkan hukum syara'. Alasan bahwa ayat-ayat yang mengacu kepada pengangkatan kesulitan dan kesempitan dari umat manusia, yaitu firman Allah SWT:

....Allah menghendaki kemudahan bagi kamu dan tidak menghendaki kesukaran bagi kamu...( QS 2 al-Baqarah: 185)

Rasulullah dalam riwayat 'Abdullah ibn Mas'ud mengatakan:

<sup>52</sup> Syarifuddin, Amir, 2001 *Ushul fiqh*, Jakarta: Logos, hal. 313-314

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Effendi, Satria, 2009, Ushul fiqh. jakarta kencana, hal. 148

- "Sesuatu yang dipandang baik oleh umat Islam, maka ia juga di hadapan Allah adalah baik. (H.R. Ahmad ibn Hanbal)
- 2) Adapun Ulama Syafi'iyyah, Zhahiriyyah, Syi'ah dan Mu'tazilah tidak menerima istihsan sebagai salah satu dalil dalam menetapkan hukum syara'. Alasan mereka, sebagaimana yang dikemukakan Imam al-Syafi'i, bahwa hukum-hukum syara' itu ditetapkan berdasarkan nash (al-Our'an dan atau Sunnah) dan pemahaman terhadap nash melaui kaidah giyas. Istihsan bukanlah nash dan bukan pula qiyas. Jika istihsan berada di luar nash dan giyas, maka hal itu berarti ada hukum-hukum yang belum ditetapkan Allah yang tidak dicakup oleh nash dan tidak bisa dipahami dengan kaidah giyas. Hal ini tidak dengan firman Allah dalam surat alseialan Qiyamah, 75:36:

"Apakah manusia mengira, bahwa ia akan dibiarkan begitu saja (tanpa pertanggungjawaban)."

- 3) Menurut wahbah az Zuhaili menyebutkan bahwa adanya perbedaan tersebut disebabkan perbedaan dalam mengartikan Istihsan, Imam Syafii membantah istihsan dengan menggunakan hawa nafsu tanpa menggunakan dalil syara', sedang istihsan yang dipakai oleh penganutnya bukan berdasarkan hawa nafsu tetapi mentarjih (menganggap kuat) salah satu dua dalil yang bertentangan.
- 2. Istishab
- a. Pengertian

Secara lughawi (etimologi) istishab itu berasal dari kata is-tash-ha-ba (استصرا) dalam shigat is-tif'al (استصرار), yang berarti: استهرار الهربية Kalau kata "diartikan "sahabat" atau "teman", dan استهرار المالة diartikan "selalu" atau "terusmenerus", maka istishab itu secara lughawi artinya adalah:

"selalu menemani" atau "selalu menyertai" atau berarti "meminta ikut serta secara terus-menerus". Menurut Ibnu al Qayyim al Jawziyah: menetapkan berlakunya suatu hukum vang telah ada atau meniadakan sesuatu vg memang tiada sampai ada bukti yg mengubah kedudukannya.53 Sedangkan secara istilah (terminologi), terdapat beberapa definisi yang dikemukakan oleh para ulama, di antaranya ialah: Ibn al-Qayyim al-Jauziyah bahwa Istishab ialah mengukuhkan menetapkan apa yang pernah ditetapkan dan meniadakan apa vang sebelumnya tiada.

## b. Syarat-syarat Istishab:54

- 1) Syafi'iyyah dan Hanabillah serta Zaidiyah dan Dhahiriyah berpendapat bahwa hak-hak yang baru timbul tetap menjadi hak seseorang yang berhak terhadap hak-haknya terdahulu.
- 2) Hanafiyyah dan Malikiyah membatasi istishab terhadap aspek yang menolak saja dan tidak terhadap aspek yang menarik (ijabi) menjadi hujjah untuk menolak, tetapi tidak untuk mentsabitkan.

#### c. Macam macam Istishab

Muhammad Abu Zahroh membagi Istishhab menjadi 4 bagian:

- 1) Istishhab al-Bara`ah al-Ashliyyah dapat dipahami dengan contoh tidak adanya kewajiban melaksanakan syari'at bagi manusia, sehingga ada dalil yang menunjukan dia wajib melaksanakan kewajiban tersebut, atau setiap orang bebas dari tuntutan hukum taklifi, misalnya seseorang akan dianggap bebas dari kesalahan selama ada/ belum ada bukti yang mengubahnaya, dan seorang yang masih kecil maka tidak ada kewajiban hingga dia sudah baligh.
- 2) Ishtishhab ma dalla asy-Syar'i au al-'Agli 'ala Wujudih bisa dipahami yaitu bahwa nash menetapkan

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Effendi, Satria, 2009, *Ushul figh*. jakarta kencana, hal. 159

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Rahmat, Syafi'i, 1999, *Ilmu Ushul Figh* Bandung: CV Pustaka Setia, cet-1, hal. 162

- suatu hukum dan akal pun membenarkan (menguatkan) sehingga ada dalil yang menghilangkan hukum tersebut.
- 3) Istishhab al-hukmi (al ibahah al ashliyah), bisa dipahami apabila hukum itu menunjukan pada dua terma yaitu boleh atau dilarang. Maka sesuatu itu tetap di bolehkan sehingga ada dalil yang mengharamkannya, begitu juga sebaliknya. Dengan kata lain Istishab ini didasarkan atas hukum ashal dari sesuatu yang mubah, sesuatu akan dianggap selalu boleh dilakukan menurut hukum aslinya selama tidak ada dalil yg melarang.
- 4) Istishhab al-Washfi dipahami dengan menetapkan sifat asal pada sesuatu, seperti tetapnya sifat hidup bagi orang hilang sehingga ada dalil yang menunjukan bahwa dia telah meninggal, dan tetapnya sifat suci bagi air selama belum ada najis yang merubahnya baik itu warna,rasa atau baunya.55

Manurut ulama' ushul fiqih sepakat tentang tiga macam istishab yg telah dikemukan, tetapi mereka berbeda pendapat pada istishab yang ke empat/istishab al washfi. Kalangan Syafiiah dan Hanabilah sepakat mengunakan secar penuh sedangkan Malikiyah dan Hanafiyah bahwa Istishab al washfi hanya berlaku untuk mempertahankan haknya bukan untuk menimbulkan hak yang baru.

# d. Kehujjahan Istishab

Para ulama ushul fiqih berbeda pendapat tentang kehujjahan isthishab ketika tidak ada dalil syara' yang menjelaskan suatu kasus yang dihadapi:<sup>56</sup>

1) Ulama Hanafiyah: menetapkan bahwa istishab itu dapat menjadi hujjah untuk menolak akibat-akibat hukum yang timbul dari penetapan hukum yang berbeda (kebalikan) dengan penetapan hukum semula, bukan untuk menetapkan suatu hukum yang baru.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Effendi, Satria, 2009, *Ushul fiqh*. jakarta kencana, hal. 160-161

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Rahmat, Syafi'i, 1999, *Ilmu Ushul Fiqh* Bandung: CV Pustaka Setia, cet-1, hal. 165

- 2) Ulama mutakallimin (ahli kalam): bahwa istishab tidak bisa dijadikan dalil, karena hukum yang ditetapkan pada masa lampau menghendaki adanya adil.
- 3) Ulama Malikiyah, Syafi'iyah, Hanabilah, Zhahiriyah dan Syi'ah: bahwa istishab bisa menjadi hujjah serta mutlak untuk menetapkan hukum yang sudah ada, selama belum ada yang adil mengubahnya.

### 3. Maslahah al mursalah

# a. Pengertaian

Menurut abdul wahab khalaf; sesuatu yang dianggap maslahah namun tidak ada ketegasan hukum untuk merealisasikanya dan tidak pula ada dalil yang mendukung maupun yang menolaknya, sehingga ia dikatakan Maslahah al mursalah (maslahah yang lepas dari dalil secara khusus). <sup>57</sup>

### b. Macam-macam Maslahah al mursalah

Abdul Karim Zaidan menjelaskan macam-macam maslahah:

- 1) Al-Maslahah al Mu'tabarah yaitu maslahah yang secara tegas di akui secara syariat dan telah ditetapkan ketentuan-ketentuan hukum untuk merealisasikannya misal perintah berjihad untuk memelihara agama, dll
- 2) Al-maslahah al mulgah yaitu; sesuatu yang dianggap maslahah oleh akal pikiran, tetapi dianggap palsu karena bertentangan denagan syariat misal ada anggapan bahwa menyamakan pembagian warisan antara laki dan perempuan di anggap maslahah tetapi ini bertentangan dengan nash al-Quran surah an-Nisa ayat 11
- 3) Al-maslahah al-mursalah, inilah yag dimaksud dalam bahasan maslahah yg definisinya seperti di terangkan dia atas, misal peraturan lalu lintas yg tidak ada dalil baik al-Qur'an maupun hadits namun peraturan terseut sesuai dengan tujuan syariat yaitu memelihara jiwa dan harta.<sup>58</sup>

Ξ

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Effendi, Satria, 2009, *Ushul fiqh*. jakarta kencana, hal. 149

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Effendi, Satria, 2009, *Ushul fiqh*. jakarta kencana, hal. 149-150

## c. Kehujjahan Al maslahah al mursalah

Para ulama' belum sepenuhnya sepakat bahwa maslahah al-mursalah dapat dijadikan sumber hukum islam, artinya maslahah al-mursalah termasuk sumber hukum Islam yg masih di pertentangkan:

- Mazhab Syafi'i dan Hanafi tidak menganggap maslahah al mursalah sebagai sumber hukum yang berdiri sendiri, dan memasukkannya dalam katagori bab Qiyas, jika dalam suatu maslahah tidak didapatkannya nash yg bisa dijadikannya acuan dalam Qiyas maka maslahah tersebut di anggap batal/ tidak diterima.
- 2) Imam Malik dan Imam Hanbali mengatakan bahwa maslahah dapat diterima dan dapat dijadikan sumber hukum apabila memenuhi syarat.<sup>59</sup>

Adanya persesuian antara maslahah yg dipandang sebagai sumber dalil yg berdiri sendiri dengan tujuan tujuan syariat ( maqashid as syari'ah). Maslahah harus masuk akal (rationable). Penggunan dalil maslahah adalah dalam rangka menghilangkan kesulitan yang terjadi (raf'u haraj lazim), seperti firman Allah surah al-Hajj ayat 78, yg artinya "dan Dia tidak sekali kali menjdikan untuk kamu suatu kesempitan.<sup>60</sup>

Golongan Maliki sebagai pembawa bendera Maslahah al mursalah mengemukan tiga alasan sebagai berikut

 a) Praktek para sahabat yg menggunakan Maslahah mursalah diantaranya, pengumpulan al-Quran ke dalam beberapa mushhaf, padahal ini tidak pernah di lakukan oleh Nabi, alasan yang mendorong para sahabat ialah semata Maslahah. Seperti kebijakan sahabat Umar yg memerintah kan untuk

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Wahhab, Abdul Khallaf, 1994, *Ilmu Ushul Fiqh*, Semarang: Toha Putra Group, hal. 121 - 122

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Zahrah, Muhammad Abu, 1994, *Ushul fiqih*, pustaka firdaus jakarta, hal. 427

- memisahkan antara harta kekayaan pribadi dengan harta yg diperoleh dari kekuasaan. dll.
- b) Adanya maslahah sesuai dengan maqashid syari'ah artinya menggunakan maslahah sama dengan merealisasikan maqashid.
- c) Seandainya maslahah tidak di ambil dalam kasus yg memerlukam maslahah maka orang-orang mukallaf akan mengalami kesempitan dan kesulitan, firman Allah,.. "Allah menghendaki kemudahan bagimu dan tidak menghendaki kesukaran bagimu." (Qs 2 al-Baqarah; 185).<sup>61</sup>

# 4. Urf. (Adat istiadat)

## a. Pengertian

Kata 'urf secara etimologi berarti "sesuatu yang dipandang baik dan diterima akal sehat". Sedang secara terminologi menurut Abdul Karim Zaidan yaitu " sesuatu yang tidak asing lagi bagi suatu masyarakat karna telah menjadi kebiasaan dan menyatu dengan kehidupan mereka baik berupa perbuatan maupun perkataan. 62

'Urf merupakan satu sumber hukum yang di ambil dari mazhab Maliki dan hanafy, yang berada di luar lingkup nash, dan tergolong dalam satu sumber hukum (asl) dari ushul fiqih yg di ambil dari Intisari Hadits Nabi yang artianya:.. "apa yang dipandang baik kaum muslimin, makamenurut Allah pun di golongkansebagai perkara yang baik". Oleh karna itu UlamaMazhab Maliky dan Hanafy bahwa hukum yang ditetapkan berdasarkan urf yang shahih sama dengan yang ditetapkan berdasarkan dalil syari'iy. 63

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Zahrah, Muhammad Abu, 1994, *Ushul fiqih*, pustaka firdaus jakarta, hal.431

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>Effendi, Satria, 2009, *Ushul fiqh*. jakarta kencana, hal. 153

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Zahrah, Muhammad Abu, 1994, *Ushul fiqih*, pustaka firdaus jakarta, hal.416-417

# b. Pembagian 'Urf

Adapun pembagian 'Urf dibagi menjadi dua macam:

- 1) 'Urf yang Fasid ( rusak/jelek) yang tidak bisa diterima, yaitu 'Urf yang bertentangan dengan Nash Qath'i.
- 2) 'Urf yang shahih (baik/Benar), suatu kebiasaan baik yang tidak bertentangan dengan syariat.64
- c. Syarat-syarat 'urf agar dapat dijadikan landasan hukum, menurut Abdul Karim Zaidan:
  - 1) 'Urf itu termasuk 'urf yang Shahih.
  - 2) 'Urf harus bersifat umum, artinya telah menjadi kebiasaan umum.
  - 3) 'Urf itu harus sudah ada ketika ketika terjadinya suatu peristiwa yang akan dilandaskan pada urf tersebut,misal seseorang yang mewakafkan hasil kebunya kepada ulama',sedangkan definisi ulama pada waktu ituhanyalah orang yang punya pengetahuan agama tanpa ada persyaratan Ijazah, maka kata ulama dalam pernyataan wakaf harus diartikan dengan pengertian yg populer pada waktu itu.
  - 4) Tidak ada ketegasan dari pihak-pihak terkait yang berlainan dengan pihak 'Urf tersebut. 65

# d. Kehujjahan 'Urf

'Urf menurut penyelidikan bukan merupakan dalil syara' tersendiri. Pada umumnya, urf ditujukan untuk memelihara kemaslahatan umat serta menunjang pembentukan hukum dan penafsiran beberapa nash. Namun hal ini bukan berarti urf tidak mempunyai dasar hukum sebagai salah satu sahnya sumber syari'at islam. Mengenai kehujjahan urf menurut pendapat kalangan ulama ushul fiqh, diantaranya:66

<sup>65</sup> Zahrah, Muhammad Abu, 1994, *Ushul fiqih*, pustaka firdaus jakarta, hal.418

- 66 - Sumber-sumber Hukum Islam

\_

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Effendi, Satria, 2009, Ushul fiqh. jakarta kencana, hal. 156-157

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>Uman, Chaerul, dkk, 2000, *Ushul Fiqh 1* (Bandung: CV Pustaka Setia, hal.166

1) Golongan Hanafiyah dan Malikiyah berpendapat bahwa urf adalah hujjah untuk menetapkan hukum Islam. Alasan mereka ialah berdasarkan firman Allah dalam surat al A'raf ayat 199:

"Jadilah engkau pemaaf dan suruhlah orang-orang mengerjakan yang ma'ruf serta berpalinglah daripada orang-orang yang bodoh". (QS 7 Al-A'raf:199)

Ayat ini bermaksud bahwa urf ialah kebiasaan manusia dan apa-apa yang sering mereka lakukan (yang baik). Ayat ini, bersighat 'am artinya Allah memerintahkan Nabi-Nya untuk mengerjakan suatu hal yang baik, karena merupakan perintah, maka urf dianggap oleh syara' sebagai dalil hukum.

2) Golongan Syafi'iyah dan Hanbaliyah, keduanya tidak menganggap urf sebagai hujjah atau dalil hukum syar'i. Golongan Imam Syafi'i tidak mengakui adanya istihsan, mereka betul-betul menjauhi untuk menggunakannya dalam istinbath hukum dan tidak menggunakannya sebagai dalil.<sup>67</sup> Maka dengan hal itu, secara otomatis golongan Imam Syafi' juga menolak menggunakan urf sebagai sumber hukum Islam. Penolakannya itu tercermin dari perkataannya sebagaimana berikut: "Barang siapa yang menggunakan istihsan maka sesungguhnya ia telah membuat hukum".

# 5. Saddudz dzarî'ah

# a. Pengertian

Menurut bahasa saddu berarti menutup dan dzara'i kata jama' dari dzari'ah berarti "Wasilah atau jalan". Jadi artinya menutup jalan. Sedang menurut istilah ialah "menghambat segala sesuatu yang menjadi jalan kerusakan". Dengan kata

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>Syafe'i, Rachmat, 2010, *Ilmu Ushul Fiqh*, Bandung: CV Pustaka Setia, hal.112

lain, saddu al-dzari'ah Artinya "mencegah/ menyumbat sesuatu yang menjadi kerusakan, atau menyumbat jalan yang dapat menyampaikan seseorang pada kerusakan". Maksudnya ialah menyumbat segala sesuatu yang akan menjadi jalan menuju kerusakan. Oleh karena itu, apabila ada perbuatan baik yang akan mengakibatkan terjadinya kerusakan, maka hendaklah perbuatan yang baik itu dicegah/disumbat agar tidak terjadi kerusakan. 68

Pada dasranya yang menjadi objek dzari'ah adalah semua perbuatan ditinjau dari segi akibatnya yang dibagi menjadi empat, vaitu:

- 1) Perbuatan akibatnya menimbulkan vang kerusakan/bahaya, seperti menggali sumur di belakang pintu rumah di jalan gelap yang bisa membuat orang yang akan masuk rumah jatuh ke dalamnya.
- 2) Perbuatan yang jarang berakibat kerusakan/bahaya, seperti berjual makanan yang tidak menimbulkan bahaya, menanam anggur sekalipun akan dibuat khamar. Ini halal karena membuat khamar adalah nadir (jarang terjadi).
- 3) Perbuatan yang menurut dugaan kuat akan menimbulkan bahaya; tidak diyakini dan tidak pula dianggap nadir (jarang terjadi). Dalam keadaan ini, dugaan kuat disamakan dengan yakin karena menutup pintu (saddu dzari'ah) adalah wajib mengambil ihtiat (berhati-hati) terhadap kerusakan sedapat mungkin, sedangkan ihtiat tidak diragukan lagi menurut amali menempati ilmu yakin. Contohnya menjual senjata diwaktu perang/fitnah, menjual anggur untuk dibuat khamar, hukumnya haram.
- 4) Perbuatan yang lebih banyak menimbulkan kerusakan, tetapi belum mencapai tujuan kuat timbulnya kerusakan itu, seperti jual-beli yang menjadi sarana bagi riba, ini diharamkan. Mengenai bagian keempat ini terjadi perbedaan pendapat dikalangan para ulama, apakah

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Rifa'i, Moh, 1984, *Ushul Fiqih*, Semarang; Wicaksana, hal. 69

ditarjihkan yang haram atau yang halal. Imam Malik dan Imam Ahmad menetapkan haram.<sup>69</sup>

# b. Kehujahan

Tentang kehujjahan Saddu Dzari'ah ada beberapa pendapat:

- 1) Imam Malik dan Imam Ahmad Ibnu Hambal dikenal sebagai dua orang Imam yang memakai saddu dzari'ah. Oleh karena itu, kedua Imam ini menganggap bahwa saddu dzari'ah dapat menjadi hujjah. Khususnya Imam Malik yang dikenal selalu mempergunakannya di dalam menetapkan hukum syara'. Imam Malik di dalam mempergunakan saddu dzari'ah sama dengan mempergunakan masalih mursalah dan Uruf wal Adah. Demikian dijelaskan oleh Imam Al-Qarafi, salah seorang ulama ulung dibidang ushul dari mazhab Maliki.
- 2) Imam Ibnu Qayyim mengatakan, bahwa penggunaan saddu dzari'ah merupakan satu hal yang penting sebab mencakup seperempat dari urusan agama. Di dalam saddu dzari'ah termasuk Amar (perintah) Nahi (larangan).
- 3) Ulama Hanafiyyah, syafi'iyah, dan syi'ah menerima saddu dzari'ah sebagai dalil dalam masalah-masalah tertentu dan menolaknya dalam kasus-kasus lain. Imam Syafi'i, membolehkan seseorang yang karena udzur, seperti sakit dan musafir, untuk meninggalkan shalat Jum'at dan menggantinya dengan shalat Zhuhur.

# 6. Syar'u man Qablana

# a. Pengertian

Secara etimologis syar'u man qablana adalah hukumhukum yang disyariatkan oleh Allah SWT, bagi umat-umat sebelum kita. Secara istilah ialah syari'at yang diturunkan Allah kepada umat sebelum ummat Nabi Muhammad SAW, yaitu ajaran agama sebelum datangnya ajaran agama Islam

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Najieh, Ahmad, 1985, Fiqih. Jakarta: Pustaka, hal.188-189

melalui perantara nabi Muhammad SAW, seperti ajaran agama Nabi Musa, Isa, Ibrahim, dan lain-lain.<sup>70</sup>

# b. Hukum Syar'u Man Qoblana

Jika Al-Qur'an atau Sunnah yang sahih mengisahkan suatu hukum yang telah disyariatkan kepada umat yang dahulu melalui para Rasul, kemudian nash tersebut diwajibkan kepada kita sebagaimana diwajibkan kepada mereka maka tidak diragukan lagi bahwa syariat tersebut juga ditujukan kepada kita. Dengan kata lain wajib untuk diikuti, seperti Firman Allah SWT dalam surat al-Baqarah ayat 183 berikut.

"hai orang-orang yang beriman diwajibkan kamu berpuasa sebagaimana diwajibkan atas orang-orang sebelum kamu" (QS 2 Al-bagarah :183)

Ayat ini menjelaskan bahwa iabadah puasa itu berlaku bagi umat sebelumnya dan berlaku pada umat Nabi Muhammad.<sup>71</sup> Sebaliknya, ada hukum-hukum dalam al-Qur'an dan Hadits yang menjelaskan hukum syariat sebelum Nabi Muhammad, namun secara jelas dinyatakan berlaku tidak untuk kita, dan juga tidak ada penjelasan bahwa hukum tersebut telah dinasakh.<sup>72</sup>

Syaru' man qablana Syariat terdahulu yang terdapat dalam al-Qur'an atau penjelasan Nabi tentang syariat umat terdahulu, misal firman Allah dalam surah Al an'am, 146:

<sup>71</sup> Syamsuddin, Amir, 2009, *Ushul fiqih 2*, Jakarta, Kencana, hal.417-418

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Effendi, Satria, 2012, *Ushul Fiqh*, Jakarta:Kencana, hal.162

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Rahmat, Syafi'i, 2010, *Ilmu Ushul Fiqh* Bandung: CV Pustaka Setia, cet-1, Hal.145

<sup>- 70 -</sup> Sumber-sumber Hukum Islam

Artinya: kami haramkan atas orang-orang yahudi setiap binatang yang mempunyai kuku;dan dari sapi dan kambing kami haramkan pada mereka lemaknya.

Ayat ini mengisahkan apa yang diharamkan Allah untuk orang yahudi dahulu, kemudian dijelaskan dalam al-Qur'an bahwa sanya aturan ini tidak berlaku pada umat nabi Muhammad yang dijelaskan dalam surah al an'am 145

Artinya; katakanlah aku tidak menemukan dalam apa yang diwahyukan kepadaku sesuatu yang haram terhadap orang untuk dimakan kecuali bangkai, darah yang mengalir dan daging babi.

# c. Macam-macam Syar'u Man Qoblana

Syar'u Man Qablana dibagi menjadi dua bagian. Pertama, setiap hukum syariat dari umat terdahulu namun tidak disebutkan dalam al-Qur'an dan as-Sunnah. Ulama' sepakat bahwa macam pertama ini jelas tidak termasuk syariat kita. Kedua, setiap hukum syariat dari umat terdahulu namun disebutkan dalam al-Qur'an dan as-Sunnah. Berikut adalah gambaran Syar'u Man Qoblana;<sup>73</sup>

- 1) Ada yang telah dihapuskan oleh syariat Islam
- 2) Ada yang tidak dihapus oleh syariat Islam

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> A. Djazuli, 2012, *Ushul Fiqh*, Jakarta, Kencana, hal.96

- 3) Yang ditetapkan oleh syariat Islam dengan tegas
- 4) Yang tidak ditetapkan syariat Islam dengan tegas
- 5) Yang diceritakan kepada kita baik melalui Al-Qur'an atau al-Hadits
- 6) Yang tidak disebut-sebut sama sekali di dalam Al-Qur'an atau al-Hadits

# d. Kehujjahan Syaru' man qablana

- 1) Jumhur Ulama' hanafiyah, Hanabilah dan sebagian Syafiiyah, dan Malikiyah dan ulama' kalam Asy'ariyah dan mu'tazilah berpendapat bahwa Syaru' man qablana bentuk ketiga tidak berlaku pada umat Nabi Muhammad, alasannyabahwa syariat Umat terdahulu bersifat khusus, berbeda dengan Syariat Nabi Muhammad yang bersifat umum dan menasakh.
- 2) Sebagian kalangan Abu Hanafiayah, sebagian Malikiyah Sebagian Syafiiyah dan Imam Ahmad, berpendapat bahwa hukum-hukum yang termuat Muhammad, selama tidak ada penjelasan tentang nasakhnya, maka berlaku pula untuk ummat Nabi Muhammad, dari sini muncul kaidah. Syariat untuk ummat sebelum kita berlaku untuk syariat kita. Alasan yang mereka kemukakan adalah beberapa petunjuk dari al-Qur,an;
  - a) Surah as Syura ayat 13. Dia telah mensyariatkan bagi kamu tentang agama, apa yang telah diwasiatkan-Nya kepada Nuh dan apa yang telah kami wahyukan kepadamu dan apa yg telah kami wasiatkan kepada Ibrahim, Musa dan isya yaitu; ' tegakkanlah Agama dan jangan kamuberpecah belah tentangnya
  - b) Surah an Nahl ayat 123. Kemudian kami wahyukan kepadamu untuk mengikuti agama Nabi Ibrahim yg lurus.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Syamsuddin, Amir, 2009, *Ushul fiqih 2*, Jakarta, Kencana, hal.420

<sup>- 72 -</sup> Sumber-sumber Hukum Islam

## 7. Qaul al-Sahabi

# a. pengertian

Secara bahasa qaul artinya perkataan, ucapan, sabda. Sedangkan shahabi diartikan sahabat Nabi, yaitu orang mukmin yang pernah bertemu langsung dengan nabi serta bergaul lama dengan beliau. Menurut pandangan Imam Syafi'i, qaul shahabi adalah fatwa-fatwa yang dikeluarkan oleh sahabat Nabi Muhammad SAW menyangkut hukum masalah-masalah yang tidak diatur di dalam nash, baik Al-Qur'an maupun Sunnah. Pengertian lain dari qaul shahabi adalah pendapat para sahabat Rasulullah SAW, yaitu pendapat para sahabat atas suatu permasalahan yang dinukil para ulama baik berupa fatwa maupun ketetapan hukum. Jadi, qaul al-shahabi merupakan pendapat hukum yang dikemukakan oleh seseorang atau beberapa orang sahabat nabi, tentang suatu hukum syara' yang ketentuannya tidak terdapat pada nash.<sup>75</sup>

Qaul Shahabi juga sering disebut dengan mazhab shahabi, fatwa shahabi definisi singkatnya adalah fatwa sahabat secara perorangan, rumusan sederhana ini mengandung tiga pilar:

- 1) Mengandung keterangan, penjelasan tentang hukum syara' yang dihasilkan melalui Ijtihad
- 2) Yang menyampaikan fatwa itu ialah seorang sahabat nabi
- 3) Penggunaan kata perseorangan yang merupakan perbedaan secara jelas antara qaul shahabi dan ijma' shahabi.<sup>76</sup>

# b. Kehujjahan Qaul Shahabi

 Pendapat kalangan ulama' yg terdiri dari ulama' kalam Asy'ariyah dan Muktazilah, Imam Syafi'i dalam suatu qaulnya, Ahmad dalan satu riwayatnya dan al-karakhi (ulama' dari mazhab malikiyah), mereka berpendapat bahwa pendapat para sahabat yang berasal dari

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Effendi, Satria, 2009, *Ushul fiqh*. Jakarta, Kencana, hal. 169

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Syamsuddin, Amir, 2009, *Ushul fiqih 2*, Jakarta, Kencana, hal.404-405

ijtihadnya sendiri tidaklah menjadi hujjah bagi generasi sesudahnya. Alasannya, pertama; firman Allah dalam surah an-Nisa ayat 59; Artinya; Jika kamu berselisih pendapat kembalikanlah kepada Allah dan Rasul. Kedua, Ijma' sahabat tentang kebolehan beda pendapat dikalangan sahabat, jika pendapat sahabat menjadi hujjah tentu seorang sahabat wajib mengikuti yg lain dan ini adalah mustahil.<sup>77</sup>

2) Pendapat ulama dari Malik Ibn Anas, ar-Razi, al-Barzai', al-Syafi'i dalam qaul qadimnya dan Ahmad dalam satu riwayat, mengatakan pendapat sahabat menjadi hujjah secara muthlaq dengan alasan firman Allah dalam surah al Imran ayat 110; Artinya; kamu adalah umat terbaik yang dikeluarkan kepada manusia, menyuruh berbuat ma'ruf.

Sabda Nabi; Artinya; sahabatku adalah laksana bintang gemintang siapa pun yg kamu ikuti kamu akan mendapat petunjuk.<sup>78</sup>

Contoh pendapat Sahabat yang dijadikan sebagai dasar hukum antara lain:

- a) Pendapat Aisyah: Batas maksimal waktu kehamilan seorang wanita adalah 2 tahun.
- b) Pendapat Umar bin Khattab: Lelaki yang menikahi wanita yang masih dalam kondisi 'iddah maka ia harus dipisahkan dan diharamkan menikahi kembali wanita tersebut selama-lamanya.
- c) Pendapat Anas bin Malik: Batas minimal waktu haidl seorang wanita adalah 3 hari.

- 74 - Sumber-sumber Hukum Islam

٠

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Syamsuddin, Amir, 2009, *Ushul fiqih 2*, Jakarta, Kencana, hal.407

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Syamsuddin, Amir, 2009, *Ushul fiqih 2*, Jakarta, Kencana, hal.408



BAB IV Aqidah

# BAB 4 DASAR-DASAR AOIDAH

# A. Pengertian Aqidah

Menurut bahasa aqidah berasal dari kata aqada yang berarti buhul atau mahkota. Dan secara istilah aqidah ialah sejumlah kebenaran yang dapat diterima secara umum oleh manusia berdasarkan fitrah, akal dan wahyu yang dipatrikan di dalam hati, diyaini kesahihannya dan ditolak kebenaran selainnya. (Nasir 1994:5)

Sedangkan menurut al-Fauzan di dalam bukunya Kitab Tauhid 1, secara etimologi Aqidah berasal dari kata 'aqd yang berarti pengikatan. Maksudnya mengikatkan hati terhadap sesuatu tanpa keraguan. Adapun secara syara' yaitu iman kepada Allah, para malaikatNya, kitab-kitabNya, para rasulNya dan kepada hari akhir serta kepada qadar yang baik dan yang buruk, sebagaimana tertuang di dalam rukun iman. Aqidah secara syara' ini terbagi dua:

- 1. *l'tiqadiyah* adalah hal-hal yang tidak berhubungan dengan tata cara amal, seperti l'tikad (kepercayaan) terhadap rububiyah Allah dan kewajiban beribadah kepadaNya, juga beri'tikad terhadap rukun iman.
- 2. Amaliyah adalah segala apa yang berubungan dengan tata cara amal, seperti: shalat, zakat, puasa, haji dan segala hukum yang amaliyah.

Maka aqidah yang benar adalah fondamen bagi bangunan agama serta merupakan syarat sahnya amal, sesuai dengan firman Allah:

**Artinya:** dan Sesungguhnya telah diwahyukan kepadamu dan kepada (nabi-nabi) yang sebelummu. Jika kamu

mempersekutukan (Tuhan), niscaya akan hapuslah amalmu dan tentulah kamu Termasuk orang-orang yang merugi.

# B. Sumber Agidah Islam

Sumber aqidah Islam adalah A*I Qur`an dan As-Sunnah*; artinya apa saja yang disampaikan oleh Allah di dalam Al Qur'an dan oleh Rasul dalam as-sunnah itu wajib diimani dan diamalkan. Sedangkan akal hanya berfungsi untuk memahami kedua sumber tersebut,atau hanya membuktikan kebenarannya.<sup>79</sup>

Adapun (al-Fauzan 2001:6-7) di dalam bukunya: Kitab Tauhid 1, menerangkan bahwa masalah aqidah ini tidak dapat ditetapkan kecuali dengan dalil syar'i, dalam masalah ini tidak ada medan ijtihad atau berpendapat. Karena itu maka sumber aqidah itu hanya terbatas dengan apa yang ada di dalam Al Qur'an dan As-Sunnah. Sebab tidak ada seorang pun yang lebih mengetahui tentang Allah; tentang apa-apa yang wajib bagiNya dan apa yang harus disucikan dariNya, melainkan Allah sendiri. Dan tidak seorang pun sesudah Allah mengetahui tentang Allah selai Rasulullah saw. Oleh kerana itu salafu Shalih dan para pengikutnya dengan menerangkan masalah aqidah ini hanya terbatas pada Al Qur'an dan As-Sunnah.

Maka segala apa yang ditujukan oleh Al Qur'an dan As-Sunnah tentang Allah mereka mengimaninya, menyakininya dan mengamalkannya. Sedangkan apa yang ada ditunjukan oleh alqur'an dan as-Sunnah mereka menolak dan menafikannya dari Allah. Karena itu tidak ada pertentngan di antara mereka di dalam I'tikad. Bahkan aqidah mereka adalah satu dan jama'ah mereka juga satu. Karena Allah sudah menjamin orang yang berpegang teguh dengan Al Qur'an dan as-Sunnah rasulNya dengan kesatuan kata, kebenaran`aqidah dan kesatuan manhaj. Dalam hal ini, Allah SWT berfirman:

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>Nashir, haedar, dkk, 1994, *Materi Induk Perkaderan Muhammadiyah*, Yogyakarta, Badan Pendidikan Kader PP Muhammadiyah, hal.5

<sup>- 78 -</sup> Dasar-Dasar Agidah Islam

وَٱعۡتَصِمُواْ كِبَلِ ٱللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ ۚ وَٱذْكُرُواْ نِعۡمَتَ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعۡدَآءً فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصۡبَحۡتُم بِنِعۡمَتِهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعۡدَآءً فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصۡبَحۡتُم بِنِعۡمَتِهِ وَعَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا ۗ كَذَالِكَ لِبُونَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا ۗ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ

Artinya: "dan berpeganglah kamu semuanya kepada tali (agama) Allah, dan janganlah kamu bercerai berai, dan ingatlah akan nikmat Allah kepadamu ketika kamu dahulu (masa Jahiliyah) bermusuh-musuhan, Maka Allah mempersatukan hatimu, lalu menjadilah kamu karena nikmat Allah, orang-orang yang bersaudara; dan kamu telah berada di tepi jurang neraka, lalu Allah menyelamatkan kamu dari padanya. Demikianlah Allah menerangkan ayat-ayat-Nya kepadamu, agar kamu mendapat petunjuk." (QS 3 Ali Imran: 103)

قَالَ ٱهۡبِطَا مِنْهَا جَمِيعًا ۗ بَعۡضُكُمۡ لِبَعۡضٍ عَدُوُ ۗ فَإِمَّا يَأۡتِيَنَّكُم قِالَ ٱهۡبِطَا مِنْهَا جَمِيعًا ۗ بَعۡضُكُمۡ لِبَعۡضٍ عَدُو ۗ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّتِى هُدًاى فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشۡقَىٰ

Artinya: "Allah berfirman: "Turunlah kamu berdua dari surga bersama-sama, sebagian kamu menjadi musuh bagi sebagian yang lain. Maka jika datang kepadamu petunjuk daripada-Ku, lalu Barangsiapa yang mengikut petunjuk-Ku, ia tidak akan sesat dan tidak akan celaka." (QS 20 Thaha: 123)

Karena itu mereka dinamakan firqah najiyah (golongan yang selamat). Sebab Rasulullah saw telah bersaksi bahwa

merekalah yang selamat, ketika memberitahukan bahwa umat ini akan terpecah menjadi 73 golongan, yang semuanya masuk Neraka, kecuali satu golongan.

## C. Ruang Lingkup Pembahasan Aqidah

Di dalam buku; Materi Induk Pengkaderan Muhammadiyah, senada dengan pendapat Hasan al-Bana yang menyatakan bahwa ruang lingkup pembahasan agidah meliputi:

- 1. Ilahiyah, yaitu pembahasan tentang segala sesuatu yang berhubungan dengan Tuhan (ilah), seperti wujud Allah, Mu'jizat dan sebaginya.
- 2. Nubuwwah, yaitu pembahasan tentang segala sesuatu yang berhubungan dengan nabi, rasul, kitab Allah, Mu'jizat dan sebaginya.
- 3. Ruhaniah, Ruhaniah yaitu pembahasan tentang segala sesuatu yang berhubungan dengan alam metafisik, seperti malaikat, jin, ruh, iblis dan sebaginya,
- 4. Sam'iyah, yaitu pembahasan tentang segala sesuatu yang hanya dapat diketahui dari (sam'i) dalail nagli berupa al-Qur'an dan as-Sunnah, seperti alam barzah, akhirat, azab kubur dan sebagainya. (Hidayat 2000:105-106)
- D. Tauhid sebagai landasan Aqidah, Iman, dan Islam
- 1. Pengertian

Tauhid ialah menyakini keesaan Allah dalam Rububiyah ikhlas beribadah kepadaNya, serta menetapkan nama-nama dan sifatNya. Dengan kata lain tauhid ada tiga macam, yaitu tauhid rububiyah, uluhiyah, dan asma'wasifat.(fauzan 2001:19).

# 2. Pembagian Tauhid:

a. Tauhid Rububiyah

Tauhid *Rububiyah* ialah mengesakan Allah SWT dalam segala perbuatanNya, dengan menyakini bahwa Dia sendiri yang menciptakan segenap makhluk. Allah SWT berfirman: (QS 39 az-Zumar: 62)

**Artinya:** "Allah menciptakan segala sesuatu dan Dia memelihara segala sesuatu."

Bahwasahnya Dia adalah pemberi rizki bagi setiap manusia, binatang dan makhluk lainnya, sebagaimana firman Allah: (QS 11 Hud: 6)

Artinya: "dan tidak ada suatu binatang melata pun di bumi melainkan Allah-lah yang memberi rezkinya, dan Dia mengetahui tempat berdiam binatang itu dan tempat penyimpanannya]. semuanya tertulis dalam kitab yang nyata (Lauh Mahfuzh)."

Dan Allah menafikan sekutu atau pembantu dalam kekuasaaNya. Sebagaimana Dia menafikan adanya sekutu dalam penciptaan dan pemberi rezki, Firman Allah; (QS 31 Luqman: 11)

Artinya: "Inilah ciptaan Allah, Maka perlihatkanlah olehmu kepadaku apa yang telah diciptakan oleh sembahan-sembahan(mu) selain Allah. sebenarnya orang- orang yang zalim itu berada di dalam kesesatan yang nyata."

Di dalam firmanNya yang lain, dinyatakan bahwa semua alam beserta isinya adalah pada gengaman keesaanNya: (al-Fatihah:1)

Artinya: "Segala puji bagi Allah, Tuhan semesta alam."

# **b.** Tauhid Uluhiyah

Tauhid uluhiyah yaitu tauhid ibadah, karena ilah maknanya adalah ma'bud (yang disembah). Maka tidak ada yang disebut dalam do'a kecuali Allah, tidak ada yang diminati pertolongan kecuali Dia, tidak boleh menyembelih kurban atau nazar kecuali untukNya, dan tidak boleh mengarahkan seluruh ibadah kecuali untukNya dan karenaNya semata. Dengan demikian, maka tauhid Rububiyah mengharuskan tauhid uluhiya, sesuai dengan firman Allah: (QS 2 Al-Baqarah; 21-22)

يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبَلِكُمْ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَاشًا وَٱلسَّمَآءَ بِنَآءً لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ. ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَاشًا وَٱلسَّمَآءَ بِنَآءً وَأَنزَلَ مِنَ ٱلشَّمَرَاتِ رِزْقًا لَّكُمْ فَلَا وَأَنزَلَ مِنَ ٱلشَّمَرَاتِ رِزْقًا لَّكُمْ فَلَا تَعْلَمُونَ . 

جُعُلُواْ لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ .

Artinya: "Hai manusia, sembahlah Tuhanmu yang telah menciptakanmu dan orang-orang yang sebelummu, agar kamu bertakwa, Dialah yang menjadikan bumi sebagai hamparan bagimu dan langit sebagai atap, dan Dia menurunkan air (hujan) dari langit, lalu Dia menghasilkan dengan hujan itu segala buahbuahan sebagai rezki untukmu; karena itu janganlah kamu Mengadakan sekutu-sekutu bagi Allah, Padahal kamu mengetahui."

Allah memerintahkan umat manusia bertauhid uluhiyah yaitu menyembah dan beribadah kepadaNya, Dia menunjukan dalil kepada mereka dengan tauhid Rububiyah yaitu penciptaNya terhadap manusia sejak Adam as hingga yang terakhir, penciptaan langit dan bumi serta seisinya, penurunan hujan, menumbuhkan tumbuh-tumbuhan, mengeluarkan buah-buahan tyang menjadi rizki bagi hambaNya, oleh karena itu maka sangat tidak pantas jikalau menyekutukanNya dengan yang lain.

Maka jalan fitri untuk menetapkan tauhid uluhiyah adalah berdasarkan tauhid rububiyah. Karena manusia pertama kalinya sampai bergantung pada asal kejadiannya, sumber kemanfatan dan kemadharatannya. Kemudian berpindah kecara-cara bertaqarrub kepadaNya, yang dapat membuat Allah ridha kepadaNya. Dengan demikian tauhid rububiyahitu merupakan pintu gerbang masuk tauhid uluhiyah. Karena itu Allah berhujjah atas orang-orang musyrik dengan cara ini. Dia memerintahkan RasulNyauntuk berhujjah atau mereka, sebagaimana firman Allah: (QS 23 Al-Mu'minun:84-89)

قُل لِّمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهَآ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ۚ هَا السَّمَوَاتِ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ۚ قُلْ مَن رَّبُ ٱلسَّمَوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ هَ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا السَّبْعِ وَرَبُ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ هَ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَتَقُورُونَ هَا اللَّهُ قُلْ مَنْ بِيَدِهِ عَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو جُيرُ وَلَا يَجُارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ هَا سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ فَلْ فَا مَنْ بِيَدِهِ عَلَمُونَ هَا سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ فَلْ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ هَا سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ اللَّهِ قُلْ فَلْ مَنْ بِيَدِهِ عَلَمُونَ هَا سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ اللَّهِ قُلْ اللَّهُ اللَّهُ قُلْ لَيْ اللَّهِ قُلْ اللَّهُ اللللِّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَ

Artinya: Katakanlah: "Kepunyaan siapakah bumi ini, dan semua yang ada padanya, jika kamu mengetahui?". mereka akan menjawab: "Kepunyaan Allah." Katakanlah: "Maka Apakah kamu tidak ingat?". Katakanlah: "Siapakah yang Empunya langit yang tujuh dan yang Empunya 'Arsy yang besar?". mereka akan menjawab: "Kepunyaan Allah." Katakanlah: "Maka Apakah kamu tidak bertakwa?". Katakanlah: "Siapakah yang di tangan-Nya berada kekuasaan atas segala sesuatu sedang Dia melindungi, tetapi tidak ada yang dapat dilindungi dari (azab)-Nya, jika kamu mengetahui?". mereka akan menjawab: "Kepunyaan Allah."

Katakanlah: "(Kalau demikian), Maka dari jalan manakah kamu ditipu?"

Dalil lain tentang tauhid yang memerintahkan untuk menyembah Allah semata ialah termaktub di dalam firman Allah: (QS 6 Al-An'am;102)

**Artinya: "**(yang memiliki sifat-sifat yang) demikian itu ialah Allah Tuhan kamu; tidak ada Tuhan selain dia; Pencipta segala sesuatu, Maka sembahlah dia; dan Dia adalah pemelihara segala sesuatu."

Kemudian di dalam surat lain, Allah berfirman: (QS 51 adz-Dzariyat:56)

**Artinya:** "dan aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka mengabdi kepada-Ku."

Maksud ya'budun adalah mentauhidkanKu dalam ibadah. Seseorang hamba tidaklah menjadi muwahid hanya dengan mengakui tauhid rububiyah semata, tetapi ia harus mengakui tauhid uluhiyah serata mengamalkannya. Kalau tidak maka sesungguhnya orang musyrikpun mengakui tauhid rububiyah, tetapi hal ini tidak membuat mereka masuk dalam Islam. Bahkan Rasulullah saw memerangi mereka, padahal mereka mengakui bahwa Allah-lah sang Pencipta, Pemberi Rezeki, yang menghidupkan dan yang mematikan. Pengakuan mereka itu dituangkan dalam firman Allah (QS 43 az-Zukhruf;87)

**Artinya:** dan sungguh jika kamu bertanya kepada mereka: "Siapakah yang menciptakan mereka, niscaya mereka menjawab: "Allah", Maka Bagaimanakah mereka dapat dipalingkan (dari menyembah Allah )?,

## c. Tauhid Asma'wa Sifat

Tauhid Asma 'wa'Sifat ialah beriman kepada nama-nama Allah dengan sifat-sifatNya, dengan tidak membandin-bandingkan nama tau sifatNya dengan makhluk ciptaan Nya, karena sifat-sifat Allah itu tidak akan setara dengan lainnya, sesuai dengan firman Allah (QS 26 asy-Syura:11)

**Artinya:** tidak ada sesuatupun yang serupa dengan Dia, dan Dialah yang Maha mendengar dan melihat.

Allah menafikan sesuatu yang menyerupaiNya dan dia menetapkan bahwa Dia adalah maha mendengar dan maha melihat. Maka Dia-lah yang memberikan nama dan sifat untuk diriNya. Tidak ada yang lebih tahu tentang Allah kecuali diriNya dan tidak ada sesudah Allah orang yang lebih mengetahui Allah dan RasulNya. Maka barang siapa yang mengingkari nama-nama Allah dan sifat-sifatNya atau menamakan atau menyifati Allah dengan nama-nama makhlukNya, maka ia termasuk orang yang amat zalim, sebagaimana firmanNya: (QS 18 al-kahfi;15)

**Artinya:** siapakah yang lebih zalim daripada orang-orang yang mengada-adakan kebohongan terhadap Allah?

## Berikut ini kami sebutkan sifat-sifat Allah:

a. Al-Qudrah (berkuasa)
Allah berfirman; (QS 5 al-Ma'idah:120)

Artinya: dan Dia Maha Kuasa atas segala sesuatu.

Di dalam surat lain Allah berfirman: (QS 36 Yasin: 82)

**Artinya:** Sesungguhnya keadaan-Nya apabila Dia menghendaki sesuatu hanyalah berkata kepadanya: "Jadilah!" Maka terjadilah ia.

b. AI-Iradah (berkehendak)Allah SWT berfirman: (QS 5 al-Ma idah:1)

**Artinya:** Sesungguhnya Allah menetapkan hukum-hukum menurut yang dikehendaki-Nya.

Di dalam ayat lain Allah berfirman: (QS 22 al-Hajj: 14)

Artinya: Sesungguhnya Allah berbuat apa yang Dia kehendaki.

c. Al-Ilmu (Ilmu)
Allah SWT berfirman:

Artinya: Dia, yang mengetahui yang ghaib dan yang nyata. Di dalam ayat lain Allah berfirman: (QS 34 Saba: 3)

# َ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوَ تِ وَلَا فِي السَّمَوَ تِ وَلَا فِي الْأَرْضِ

**Artinya:** yang ghaib, Sesungguhnya kiamat itu pasti akan datang kepadamu. tidak ada tersembunyi daripada-Nya sebesar zarrahpun yang ada di langit dan yang ada di bumi

d. Al-Hayat (hidup)

Allah SWT berfirman: (QS 2 al-Baqarah: 255)

Artinya: Allah, tidak ada Tuhan (yang berhak disembah) melainkan Dia yang hidup kekal lagi terus menerus mengurus (makhluk-Nya)

Di dalam ayat lain Allah SWT berfirman: (QS 25 al-Furgan:58)

**Artinya:** dan bertawakkallah kepada Allah yang hidup (kekal) yang tidak mati.

e. *As-Sam'u dan al-Bashar* (mendengar dan melihat) Allah SWT berfirman: (QS 42 Asy-Syura:11)

Artinya : dan Dia-lah yang Maha mendengar dan melihat.

Di dalam ayat lain, Allah SWT berfirmaan: (QS 20 Thaha: 46)

**Artinya:** "Sesungguhnya aku beserta kamu berdua, aku mendengar dan melihat."

## f. Al-Kalam (berbicara)

Sesungguhnya Allah SWT berbicara sebagaimana yang dikehendaki; dengan apa, dimana saja Dia suka. Banyak ayatayat yang menjelaskan tentang kalam Allah ini, antara lain: firman Allah (QS 4 an-Nisa: 87)

**Artinya:** "dan siapakah orang yang lebih benar perkataan(nya) dari pada Allah?

Kemudian pada ayat lain Allah berfirman: (QS 4 an-Nisa;164)

**Artinya:** "dan Allah telah berbicara kepada Musa dengan langsung.

Lalu di dalam ayat lain, Allah berfirman: (QS 3 Ali-Imran: 55)

Artinya: "(ingatlah), ketika Allah berfirman: "Hai Isa......

# g. Al-Istiwa''Alal'Arsy (bersenayam di atas'Arsy)

Diantara Ayat-ayat yang menyatakan bahwa Allah itu bersemayam di atas Arsy, yaitu Allah berfirman; '(QS 7 al-A'raf;54)

**Artinya: "**Sesungguhnya Tuhan kamu ialah Allah yang telah menciptakan langit dan bumi dalam enam masa, lalu Dia bersemayam di atas 'Arsy.......

Pada ayat lain Allah berfirman: (QS 13 ar-Ra'd: 2)

**Artinya:** Allah-lah yang meninggikan langit tanpa tiang (sebagaimana) yang kamu lihat, kemudian Dia bersemayam di **atas 'Arasy......** 

Kemudian Allah berfirman juga di ayat lain (QS 20 Thaha; 5)

**Artinya:** (yaitu) Tuhan yang Maha Pemurah. yang bersemayam di atas 'Arsy.

h. Al-Uluw (tinggi) dan al-Fawqiyyah (diatas)

Ketinggian Allah itu di atas makhluk-makhluk Nya, sebgaimana firman Allah (QS 2 al-Baqarah:255)

Artinya: "dan Allah Maha Tinggi lagi Maha besar. Firman Allah yang lain; (QS 87 al-A'la;1)

Artinya: " sucikanlah nama Tuhanmu yang Maha Tingi, Firman Allah; (QS 3 Ali-Imran; 55)

**Artinya;** "Sesungguhnya aku akan menyampaikan kamu kepada akhir ajalmu dan mengangkat kamu kepada-Ku

Pada ayat lain Allah berfirman; (QS 4 an-Nisa; 158)

**Artinya:** tetapi (yang sebenarnya), Allah telah mengangkat Isa kepada-Nya[379]. dan adalah Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana.

# i. *Al-Ma'iyyah* (kebersamaan)

Sesungguhnya di dalam keadaan tertentu, Allah menyertai manusia, seperti firman Allah; (QS 9 at-Taubah;40)

Di dalam ayat lain Allah berfirman; (QS 57 al-Hadid;4)

Artinya: : dan Dia bersama kamu di mama saja kamu berada.

E. Arkanul Iman Sebagai Realisasi Kalimat Syahadat Arkanul iman disebut juga sendi-sendi aqidah Islam termaktub di dalam hadits Nabi dari Umar ra:

Artinya: Iman itu ialah engkau percaya adanya Allah, malaikat-malaikaNya, kitab-kitab suciNya, rasul-rasulNya, hari akhir, dan engkau percaya adanya takdir baik atau buruk dariNya (HR. Muslim).

#### F. Rukun Iman

Sebagai langkah awal realisasi kalimah syahadat yang merupakan inti dari keimanan dalam Islam adalah apa yang disebut dengan rukun Iman. Ini didasarkan pada jawaban Rasulullah ditanya oleh Malaikat Jibril tentang apa yang dimaksud dengan Iman. Rasul menjawab:

Artinya: Iman itu ialah engkau percaya adanya Allah, malaikat-malaikaNya, kitab-kitab suciNya, rasul-rasulNya, hari akhir, dan engkau percaya adanya takdir baik atau buruk dariNya (HR. Muslim).

Hadist di atas menunjukkan rukun Iman yang merupakan inti keiman dalam Islam yang jumlahnya ada enam. Adapun penjelasan masing-masing dapat diikuti paparan sebagai berikut:

## 1. Iman kepada Allah

Mengimanai Allah itu dapat tempuh melalui dua cara, yaitu dengan membaca ayat- ayat qauliyah dan membaca ayat-ayat kauniyah.

# a. Ayat-ayat Qauliyah

Bukti-bukti tentang adanya Allah telah dirisalahkan pada manusia melalui para nabi dan rasulNya, sejak Adam as. Sampai kepada Muhammad saw, mempunyaigaris ajaran aqidah yang sama dan sejalan, yaitu memberitahukan dengan pastikepada seluruh manusia bahwa para nabi dan rasul itu semua bertauhid kepadaAllah swt. Sebagaimana firman Allah:) QS 2 Al-Baqarah; 136)

قُولُوۤا ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَىٰ إِبۡرَاهِمَ وَاِسۡمَعِيلَ وَمُآ أُنزِلَ إِلَىٰ إِبۡرَاهِمَ وَالسَّمَعِيلَ وَمَآ أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَآ أُوتِي وَالسَّحَنِقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَآ أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَآ أُوتِي السَّخِنَ مُوسَىٰ وَعَيسَىٰ وَمَآ أُوتِي السَّخِنَ مُوسَىٰ وَعَيسَىٰ وَمَآ أُوتِي السَّلِمُونَ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ الللللْمُ اللللللْمُ اللْمُولِي الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللْمُ اللللْمُ اللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُ اللْمُولِي اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ

Artinya: "Katakanlah (hai orang-orang mukmin): "Kami beriman kepada Allah dan apa yang diturunkan kepada Kami, dan apa yang diturunkan kepada Ibrahim, Isma'il, Ishaq, Ya'qub dan anak cucunya, dan apa yang diberikan kepada Musa dan Isa serta apa yang diberikan kepada nabi-nabi dari Tuhannya. Kami tidak membeda-bedakan seorangpun diantara mereka dan Kami hanya tunduk patuh kepada-Nya".

Di dalam surat al-Ikhlash, Allah memberitahukan kepada Muhammad [manusia] tentang wujudNya sebagai Tuhan yang tunggal, tempat bergantung dan tidak setara dengan semua makhluknya, Firman Allah: (QS 112 al-Ikhlas: 1-4)

Artinya: Katakanlah: "Dia-lah Allah, yang Maha Esa. Allah adalah Tuhan yang bergantung kepada-Nya segala sesuatu. Dia tiada beranak dan tidak pula diperanakkan, dan tidak ada seorangpun yang setara dengan Dia."

Iman kepada Allah tidak cukup hanya di lisan, melainkan harus bersikap tauhid ; dalam niat, lisan dan perbuatan, antara lain:

1. Tauhid Zat, yaitu mengiktikadkan bahwa zat Allah itu Esa, tidak berbilang. Manusia tidak diberi pengetahuan untuk mengetahui zat Allah, oleh sebab itu Nabi bersabda yang diriwayatkan oleh Abu Nuaim dari Ibnu Umar:

**Artinya:** Pikirkanlah ciptaan Allah dan jangan pikirkan zat Allah, sebab kamu Semua tentu tidak dapat mencapai kadar perkirannya.<sup>80</sup>

2. Tauhid sifat, ialah mengiktikadkan bahwa tidak ada sesuatu apapun yang menyamai sifat Allah dan hanya Dia yang mempunyai sifat sempurna, Firman Allah:

**Artinya:** Tidak ada sesuatupun yang seperti Dia. (QS 42 Asy-Syuraa: 11).

3. Tauhid wujud, yaitu mengiktikadkan bahwa hanya Allah yang wujud dengan dirinya sendiri, adanya Allah tidak membutuhkan yang lain, Firman Allah:

**Artinya:** Dia yang awal dan Dia yang akhir. (QS 57 Al Hadiid: 3).

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>Sabiq, Sayyid, 1986, Aqidaj Islam (Ilmu Tauhid), Bandung, CV. Deponegoro, hal.116

4. **Tauhid Af'al**, yaitu mengiktikadkan bahwa hanya Allah sendiri yang mencipta kan dan memlihara alam semesta ini, firman Allah:

**Artinya:** dan Dia menciptakan segala sesuatu lalu menetapkan ukuran-ukurannya dengan tepat. (QS 25 Al Furqan: 2).

5. Tauhid Ibadah, yaitu mengiktikadkan bahwa hanya Allah saja yang berhak disembah dan tempat meminta pertolongan, firman Allah:

**Artinya:** Hanya pada Engkaulah kami menyembah dan hanya kepada Engkaulah kami minta pertolongan. (QS 1 Al-Fatihah: 5).

Di dalam surat lain Allah berfirman:

**Artinya:** Sembahlah olehmu Allah saja, tidak ada tuhan bagimu selain Dia. (QS 23 Al Mukminun: 32).

6. Tauhid Qasdi, yaitu mengiktikadkan bahwa hanya kepada Allah segala amal ditujukan, tanpa perantara [tawashul] dengan yang lain. Allah berfirman:

Artinya: Katakanlah; sesungguhnya shalatku, ibadahku, hidupku dan matiku aku persembahkan hanya kepada Allah Tuhan sekalian alam. (QS 6 Al`An`am: **162).** 

7. Tauhid Tasyri, yaitu mengiktikadkan bahwa hanya hukum Allah yang paling sempurna untuk mengatur kehidupan manusia.<sup>81</sup> Firman Allah:

Artinya: Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah rasulNya, dan para pemimpin di antara kamu. Kemudian jika kamu berlainan pendapat mengenai sesuatu, maka kembalikanlah persoalan itu kepada Allah [al-qur`an] dan rasulNya [as-Sunnah] jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan hari kemudian. Yang demikian itu lebih utama [bagimu] dan lebih baik akibatnya. (QS 4 An-Nisa`: 59).

b. Ayat-ayat kauniyah

Di dalam al-qur`an terdapat 750 ayat yang menjelaskan tentang berbagai macam persoalan kehidupan dan fenomena alam, yang merupakan ayat-ayat kauniyah sebagai bukti kekuasaan Allah, diluar jangkauan manusia. 82

<sup>82</sup>Shihab, M. Quraisy, 1994, *Membumikan Al-Qur'an*, Bandung, Mizan, hal.131

<sup>81</sup> Hidayat, Komaruddin, 2000, Buku Teks Pendidikan Agama Islam Pada Perguruan Tinggi Umum, Jakarta, Bulan Bintang, hal.107-110
82 Shibah, M. Ourrigu, 1904, Marahamikan Al Ouriga, Bandung, Migan

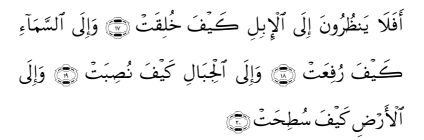
Tidak ada makhluk yang dapat menciptakan sesuatu, walau hanya sebutir debu. Sedang semua yang dapat kita lihat pada alam semesta ini pasti ada pencipta dan pengaturnya. Perhatikanlah apa yang terdapat di langit, seperti matahari, bintang, bulan dengan sistem peredarannya, demikian juga kalau kita memperhatikan apaapa yang ada di dataran bumi ini, seperti manusia, binatang, tumbuh-tumbuhan, ada jenis benda padat dan cair, lalu kita berpikir bagaimana semua itu diciptakan.

Niscaya tidak terlukis sama sekali oleh akal pikiran siapapun bahwa semua itu ter jadi tanpa ada yang menjadikan, kecuali Allah.<sup>83</sup> Firman Allah:

Artinya: Apakah mereka diciptakan tanpa sesuatupun ataukah mereka yang menciptakan (diri mereka sendiri)? ataukah mereka telah menciptakan langit dan bumi itu?; sebenarnya mereka tidak meyakini (apa yang mereka katakan). (QS 52 Ath Thuur: 35-36)

Di dalam surat lain Allah berfirman:

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Sabiq, Sayyid, 1986, *Aqidaj Islam (Ilmu Tauhid)*, Bandung, CV. Deponegoro, hal.60



Artinya: Maka Apakah mereka tidak memperhatikan unta bagaimana Dia diciptakan, dan langit, bagaimana ia ditinggikan? dan gunung-gunung bagaimana ia ditegakkan? dan bumi bagaimana ia dihamparkan? (QS 88 Al Ghasyiyah: 17-20).

# 2. Iman kepada Malaikat

Malaikat adalah termasuk makhluk ghaib, halus dan tidak dapat dicapai oleh pancaindra. Mereka hidup dalam suatu alam yang berbeda dengan kehidupan yang dapat kita saksikan ini. Malaikat tidak mempunyai hawa nafsu, sehingga ia terhindar dari perbuatan salah dan dosa.

Wujud malaikat itu hakekatnya tidak dapat dilihat, tetapi ia dapat menjelma dalam rupa dan bentuk yang dapat dicapai oleh panca indra, hal ini pernah terjadi ketika Jibril as dalam wujud manusia menjumpai Maryam.<sup>84</sup>

Sebagaimana firman Allah:

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Sabiq, Sayyid, 1986, Aqidaj Islam (Ilmu Tauhid), Bandung, CV. Deponegoro, hal.174

وَٱذۡكُرۡ فِي ٱلۡكِتَٰبِ مَرۡيَمَ إِذِ ٱنتَبَذَتۡ مِنۡ أَهۡلِهَا مَكَانًا شَرۡقِيًّا ﴿
فَٱتَّخَذَتۡ مِن دُونِهِمۡ حِجَابًا فَأَرۡسَلۡنَاۤ إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا
سَوِيًّا ﴿

Artinya: dan Ceritakanlah (kisah) Maryam di dalam Al Quran, Yaitu ketika ia menjauhkan diri dari keluarganya ke suatu tempat di sebelah timur, Maka ia Mengadakan tabir (yang melindunginya) dari mereka; lalu Kami mengutus roh Kami kepadanya, Maka ia menjelma di hadapannya (dalam bentuk) manusia yang sempurna. (QS 19 Maryam: 16-17)

Adapun asal penciptaan Malaikat itu berbeda dengan manusia atau jin. Malaikat itu tercipta dari nur, manusia dari tanah sedang jin dari api. Sebagaimana sabda Nabi:

**Artinya:** Malaikat diciptakan dari cahaya, jin diciptakan dari nyala api dan Adam diciptakan dari apa yang telah diterangkan padamu semua. (HR. Muslim). 85

Pengetahuan manusia tentang malaikat terbatas pada keterangan yang diungkapkan dalam al-qur`an dan as-sunnah, artinya untuk mengimani adanya malaikat itu, kita harus terlebih

-r ----*8*----,

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Sabiq, Sayyid, 1986, *Aqidaj Islam (Ilmu Tauhid)*, Bandung, CV. Deponegoro, hal.176

dahulu mengimani Allah beserta firmanNya dan iman kepada rasul beserta sunnahnya.<sup>86</sup>

#### 3. Iman Kepada Kitab Allah

Iman kepada kitab suci, didalam Islam merupakan kesatuan yang tidak terpisahkan dengan iman kepada Allah. Prinsip ajaran dari kitab taurat untuk nabi Musa, zabur untuk nabi Daud dan injil untuk nabi Isa, semuanya sama dengan prinsip yang terkandung di dalam al-qur`an. Bahkan sejak nabi Adam sampai kepada Muhammad, semuanya bertauhid kepada Allah swt.<sup>87</sup>

Dan isi kandungan suhuf-suhuf dan kitab-kitab terdahulu semua telah terangkum di dalam kitab suci al-qur`an, sebagai kitab terakhir yang universal, firman Allah:

**Artinya:** Pada hari ini telah Aku sempurnakan agamamu untukmu, dan telah Aku cukupkan nikmatKu bagimu dan telah Aku ridhoi Islam sebagai agamamu. (QS 5 Al-Ma`idah: 3).

Kitab suci al-qur`an memberikan keterangan yang lengkap mengenai pokok-pokok ajaran agama, menjadi penjelas tentang masalah yang kabur, bahkan alqur`an dapat menampung perkembangan pikiran manusia sampai batas kemampuannya. Selain dari itu kebenaran al-qur`an telah terbukti dan teruji secara ilmiah. Oleh karena itu kandungan kitab suci al-qur`an

<sup>87</sup> Hidayat, Komaruddin, 2000, *Buku Teks Pendidikan Agama Islam Pada Perguruan Tinggi Umum*, Jakarta, Bulan Bintang, hal.120

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Hidayat, Komaruddin, 2000, *Buku Teks Pendidikan Agama Islam Pada Perguruan Tinggi Umum*, Jakarta, Bulan Bintang, hal. 113

tidak diragukan lagi dan diimani sebagai petunjuuk untuk mencapai keselamatan manusia di dunia dan di akhirat.<sup>88</sup>

#### 4. Iman Kepada Rasul

Rasul adalah manusia pilihan yang menerima wahyu dari Allah untuk disampaikan kepada ummat manusia serta menjadi teladan utama. Diantara rasul Allah itu hanya sebagian yang diceritaka dan ada yang tidak diceritakan, menurut riwaya 25 orang yang dikenal.<sup>89</sup> Allah berfirman:

Artinya: Dan [kami] telah mengutus rasul-rasul yang sungguh telah kami kisahkan tentang mereka kepadamu, dan rasul-rasul yang tidak kami kisahkan kepadamu tentang mereka. Dan Allah telah berbicara kepada Musa dengan langsung. (QS 4 An-Nisa`: 164).

# 5. Iman Kepada Hari Akhir

Hari akhir adalah hari kiamat yang didahului dengan musnahnya alam semesta ini. Pada hari itu semua makhluk akan mati, bumi hancur dan kemudian Allah mencipta kan alam baru yang disebut alam akhirat. Kemudian akan dibangkitkan lalu dihisab seluruh amal-amalnya, siapa yang mempunyai amal kebaikan melebihi amal buruknya, niscaya ia akan masuk ke

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Kusumamihardja, Supan, 1978, *Studi Islamiyah*, Bogor, Tim Pendidikan Agama Islam Institut Teknologi Bandung, hal.116-117

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Hidayat, Komaruddin, 2000, *Buku Teks Pendidikan Agama Islam Pada Perguruan Tinggi Umum*, Jakarta, Bulan Bintang, hal.122

dalam surga, sebaliknya jika amal buruknya melebihi amal baiknya, ia akan dimasukkan ke dalam neraka. 90

Sedangkan hari akhir itu bermakna bahwa semua akan berakhir, semua yang hidup pasti mati; hewan dan tumbuhtumbuhan secara berangsur-angsur mengalami kepunahan, gas, dan minyak bumi yang selalu dieksploitir manusia akan mengalami penyusutan dan pada akhirnya akan habis. Dengan kata lain semua akan musnah dan berakhir,hanya Allah swt sebagai zat yang kekal. 91 Hal ini sesuai dengan firman Allah:

Artinya: Segala sesuatu akan binasa, kecuali zat-Nya. Bagi-Nya hukum dan kepada Nya kamu semua akan dikembalikan. (QS 28 Al-Qashash: 88).

Percaya pada hari akhir merupakan salah satu sendi keimanan yang terpenting, yang dapat meyakinkan kita bagaimana asal kejadian segenap benda di alam ini dan akan mengetahui titik akhirnya. Dengan meyakini hari akhir pasti terjadi, maka tentulah akan meningkatkan keimanan dan ketaqwaannya kepada Allah swt.

Sebagaimana firman Allah:

-

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Sabiq, Sayyid, 1986, Aqidaj Islam (Ilmu Tauhid), Bandung, CV. Deponegoro, hal. 430

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Kusumamihardja, Supan, 1978, *Studi Islamiyah*, Bogor, Tim Pendidikan Agama Islam Institut Teknologi Bandung, hal.120

إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلنَّصَرَىٰ وَٱلصَّبِينَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا هُمْ تَحْزَنُونَ

Artinya: Sesungguhnya orang-orang yang beriman, orang-orang Yahudi dan orang orang Nasrani dan orang-orang shabiin (pengikut nabi-nabi terdahulu), siapa di antara mereka yang benar-benar beriman kepada Allah dan hari akhir serta mengerjakan kbaikan. Mereka itulah yang memperoleh pahal disisi Tuhan mereka dan tiada ketakutan atas mereka, serta merekapun tidak manaruh duka cita. (QS 2 Al-Baqarah: 62).

# 6. Iman Kepada Qada' Dan Qadar

Menurut bahasa *qadha* berarti hukum, perintah, memerintahkan, menghendaki atau menjadikan. Sedang *qadar* berarti batasan atau menetapkan ukuran. Dengan kata lain, *qadha* ialah ketetapan Allah yang belum terjadi, sedang *qadar* adalah ketetapan Allah yang telah terjadi. 92

Qadha Tuhan sesungguhnya telah terjadi sejak manusia akan dilahirkan, ini terbukti yaitu setiap orang lahir di dunia ini tidak dapat memilih siapa ibu-bapaknya, kapan dan dimana ia akan dilahirkan. Semua diluar kekuasaan dan kehendak manusia, sehingga manusia hanya mengikuti jalur kehidupan yang telah ada.

Qadar (takdir) Tuhan selalu dijumpai di akhir usaha dalam kehidupan ini, misalnya seseorang ingin menyelesaikan suatu jenjang pendidikan tertentu, lalu ia berusaha sedemikian rupa agar dapat berhasil, tetapi kenyataannya banyak orang yang tidakberhasil menyelesaikan studinya. Atau masih banyak hal-hal

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Hidayat, Komaruddin, 2000, Buku Teks Pendidikan Agama Islam Pada Perguruan Tinggi Umum, Jakarta, Bulan Bintang, hal.133-134

yang tidak diinginkan itu justeru terjadi , seperti; bodoh, sakit, musibah, mati, miskin dan lain-lain yang tidak sesuai dengan kehendak manusia. 93

Kalau kita perhatikan keterangan di dalam al-qur`an tentang takdir, akan dijumpai dalil yang menerangkan bahwa manusia itu tidak berdaya atas ketetapan Allah, oleh sebab itu manusia hanya pasrah mengikuti takdir. Sebagaimana firman Allah:

Artinya: tiada suatu bencanapun yang menimpa di bumi dan (tidak pula) pada dirimu sendiri melainkan telah tertulis dalam kitab (Lauhul Mahfuzh) sebelum Kami menciptakan nya. Sesungguhnya yang demikian itu adalah mudah bagi Allah. (QS 57 Al Hadiid: 22)

Sebaliknya ada pula nash yang menunjukkan bahwa manusia itu harus kreatif dan berusaha untuk menentukan pilihan hidupnya, Allah memberikan kebebasan pada manusia mendaya gunakan potensi yang tersedia, seperti akal, hati dan pancaindra. Jika potensi itu digunakan secara baik dan benar, ia akan mendatangkan kebaikan, tetapi kalau keliru di dalam menggunakan potensi itu, maka bukan tidak mungkin mala petaka akan terjadi. Artinya semuanya itu dapat terjadi adalah akibat kesalahan manusia itu sendiri, bukan dari Allah. Sebagaimana firman Allah:

Dasar-Dasar Aqidah Islam -103 -

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Kusumamihardja, Supan, 1978, *Studi Islamiyah*, Bogor, Tim Pendidikan Agama Islam Institut Teknologi Bandung, hal.124

# وَمَآ أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ

Artinya: dan apa saja musibah yang menimpa kamu Maka adalah disebabkan oleh perbuatan tanganmu sendiri, dan Allah memaafkan sebagian besar (dari kesalahan-kesalahanmu). (QS 42 Asy Syuraa: 30)

Sesungguhnya keterangan di atas mempunyai titik temu yaitu bahwa Allah menjadikan semua yang terkandung di alam ini sebagai potensi untuk digunakan manusia berikhtiyar dan berusaha, namun pada akhirnya Allah yang menentukan hasilnya. Karena itu setiap muslim wajib iman bahwa Allah Maha Kuasa menentukan segala sesuatu bagi makhluknya, sebalinya juga setiap muslim wajib menyakini bahw manusia diberi kebebasan memilih dan menentukan nasibnya sendiri dengan segala kemampuan usahanya serta doa kepada Allah swt.<sup>94</sup>

### G. Aplikasi Tauhid Dalam Kehidupan Sehari-hari

Ketauhidan seseorang kepada Allah itu, tidak cukup hanya dalam hati dan di lisan saja, tetapi mesti dilihat pada aplikasi kehidupannya, antara lain:

1. Mencintai Allah Melebihi Dari Segalanya

Orang-orang yang benar-benar beriman kepada Allah, ia akan mencintai Allah lebih segala-galanya, kalaupun ia mencintai sesuatu adalah karena Allah swt, bukan menjadikan sebagai tandingan Allah. Sesuai dengan firmanNya:

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Hidayat, Komaruddin, 2000, Buku Teks Pendidikan Agama Islam Pada Perguruan Tinggi Umum, Jakarta, Bulan Bintang, hal.134-135

وَمِرَ اللّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ اللّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ اللّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهَ مَديدُ اللّهُ وَالْإِذْ يَرَوْنَ اللّهَ شَدِيدُ اللّهَ اللّهَ الله وَاللّهُ الله الله وَالله الله وَالله الله وَالله الله وَالله الله وَالله والله وا

Artinya: dan diantara manusia ada orang-orang yang menyembah tandingan-tandingan selain Allah; mereka mencintainya sebagaimana mereka mencintai Allah. Adapun orang-orang yang beriman Amat sangat cintanya kepada Allah. dan jika seandainya orang-orang yang berbuat zalim itu mengetahui ketika mereka melihat siksa (pada hari kiamat), bahwa kekuatan itu kepunyaan Allah semuanya, dan bahwa Allah Amat berat siksaan-Nya (niscaya mereka menyesal). (QS 2 Al Baqarah: 156)

## 2. Jika Nama Allah Disebut Hatinya Bergetar

Orang yang beriman akan bergetar hatinya, seakan-akan dia yang di panggil ketika nama Allah disebut, seperti orang tua akan terkejut ketikan nama anaknya dipanggil orang. Firman Allah:

إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهُمْ ءَايَتُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهُمْ يَتَوَكَّلُونَ عَلَيْهُمْ ءَايَتُهُمْ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ

Artinya: Sesungguhnya orang-orang yang beriman ialah mereka yang bila disebut nama Allah gemetarlah hati mereka, dan apabila dibacakan ayat-ayatNya bertambahlah iman mereka (karenanya), dan hanya kepada Tuhanlah mereka bertawakkal. (QS 8 Al Anfaal : 2).

# 3. Rela Dengan Hukum Allah dan Rasul-Nya

Orang yang beriman ia akan rela mengikuti semua hukum Allah dan rasulNya, tidak ada sikap penolakan sedikitpun. Firman Allah:

Artinya: Maka demi Tuhanmu, mereka (pada hakekatnya) tidak beriman hingga mereka menjadikan kamu hakim terhadap perkara yang mereka perselisihkan, kemudian mereka tidak merasa dalam hati mereka sesuatu keberatan terhadap putusan yang kamu berikan, dan mereka menerima dengan sepenuhnya. (QS 4 An Nisa: 65).

# 4. Melaksanakan Ajaran Secara Totalitas

Kepatuhan kepada Allah dan rasulNya itu, diwujudkan dalam bentuk melaksanakan ajaran Islam secara kaffah [total], yaitu kehidupan pribadi, keluarga, masyarakat dan lain sebagainya. Sesuai dengan firman Allah:

Artinya: Hai orang-orang yang beriman, masuklah kamu dalam Islam keseluruhannya, dan janganlah kamu ikuti langkahlangkah setan. Sesungguhnya setan itu musuh nyata bagimu. (QS 2 Al-Bagarah: 208).

# 5. Istiqomah Dalam Kelslaman Sampai Akhir Hayat

Orang yang beriman itu senantiasa meningkatkan iman dan taqwanya, lalu dia tetap teguh mempertahankan keislamannya hingga akhir hayat. Firman Allah:

**Artinya:** Hai orang-orang yang beriman, bertaqwalah kepada Allah dengan sebenar Benarnya taqwa, dan janganlah kamu mati kecuali dalam keadaan Islam. (QS 3 Ali Imran: 102).

# 6. Menghidari Perbuatan Yang Menjurus Kesyirik

Orang yang beriman itu akan selalu memelihara dirinya dari sesuatu yang membuat kemusyrikan terhadap Allah, sebab yang demikian itu adalah amat besar dosanya.<sup>95</sup> Firman Allah:

Artinya: Sesungguhnya Allah tidak akan mengampuni dosa syirik. Dan Dia mengampuni segala dosa selain dari (syirik) itu, bagi siapa yang dikehendakiNya. Barangsiapa yang mempersekitukan Allah, maka sungguh ia telah berbuat dosa yang besar. (QS 4 An-Nisa`: 48)

# H. Pengaruh Pengamalan Dua kalimat Syahadat

<sup>95</sup> Nashir, haedar, dkk, 1994, Materi Induk Perkaderan Muhammadiyah, Yogyakarta, Badan Pendidikan Kader PP Muhammadiyah, hal.9-10 Iqrar la ilaaha illallah dan Muhammad Rasulullah, apabila dihayati secara benar pasti akan mempengaruhi pribadi muslim ke arah yang positif, dengan ridho akan mencintai Allah dan rasulNya, lalu cinta kepada yang lain; anak, isteri, harta, jabatan dan sebagai nya atas dasar ridho dan cinta Allah. Sebagai bukti kecintaan dan ridho kepada Allah mesti diwujudkan dengan sikap taat menjalankan perintah dan meninggalkan larangan Allah dan rasulNya. Dengan demikian dua kalimat syahadat itu akan berpengaruh kepada tiga unsur, yaitu:

- Terhadap Hati
   Hati yang diberi identitas syahadatain, akan melahirkan
   keyakinan yang benar dan akan melahirkan (niat) motivasi
   yang ikhlas.
- 2. Terhadap Akal Akal yang diberi identitas syahadatain, akan melahirkan pikiran yang Islami.
- 3. Terhadap Jasad Jasad yang diberi identitas syahadatain, akan melahirkan amal shalih sebagai ketetapan hati dan rancangan akal pikiran.<sup>96</sup>

Dengan kata lain, buah dari iman itu akan memberikan beberapa hikmah di dalam kehidupan, antara lain:

- 1. Melenyapkan kepercayaan-kepercayaan terhadap selain Allah.
- 2. Menanamkan semangat berani menghadapi maut.
- 3. Memberikan ketenangan jiwa.
- 4. Membuat kehidupan merasa lebih baik.
- 5. Melahirkan sikap ikhlas dalam beramal.
- 6. Memberikan keberuntungan lahir bathin.
- I. Hal-hal Yang Membatalkan Dua Kalimat Syahadat

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Nashir, haedar, dkk, 1994, *Materi Induk Perkaderan Muhammadiyah*, Yogyakarta, Badan Pendidikan Kader PP Muhammadiyah, hal.7

Ada beberapa sifat dan sikap yang dapat membatalkan dua kalimat syahadat seorang muslim, diantaranya adalah:

1. Bertawakal Bukan Kepada Allah Allah memerintahkan kepada orang beriman agar bertawakkal hanya kepadaNya, jika ia bertawakkal kepada yang lain, maka rusaklah imannya. Firman Allah:

Artinya: Dan hanya kepada Allah hendaknya kamu bertawakkal, jika kamu benar-benar orang yang beriman. (QS 5 Al-Ma`idah: 23).

2. Syirik dalam beribadah kepada Allah Allah berfirman:

**Artinya:** "Sesungguhnya Allah tidak akan mengampuni dosa syirik, dan Dia mengampuni segala dosa yang selain dari (syirik) itu, bagi siapa yang dikehendaki-Nya. (QS 4 an-**Nisaa':** 48)

3. Tidak mengakui Bahwa Semua Nikmat Adalah Karunia Allah.
Sebagian manusia tidak memperhatikan bahwa semua potensi yang ada di alam ini, telah ditundukkan oleh Allah sebagai rahmat bagi manusia. Firman Allah:

Artinya: tidakkah kamu perhatikan Sesungguhnya Allah telah menundukkan untuk (kepentingan)mu apa yang di langit dan apa yang di bumi dan menyempurnakan untukmu nikmat-Nya lahir dan batin. dan di antara manusia ada yang membantah tentang (keesaan) Allah tanpa ilmu pengetahuan atau petunjuk dan tanpa kitab yang memberi penerangan. (QS 31 Lugman : 20)

Selanjutnya dikisahkan bagaimana qarun begitu angkuh bahwa semua harta yang dimilikinya itu bukan pemberian tuhan, melainkan hasil jerih payah dirinya sendiri. Sebagaimana disebutkan di dalam al-qur`an:

Artinya: Karun berkata: "Sesungguhnya aku hanya diberi harta itu, karena ilmu yang ada padaku".(QS 28 al-Qashash:78)

Akhirnya qarun ditenggelamkan bersama hartahartanya oleh Allah, karena ia tidak bersyukur atas karunia Allah padanya. Firman Allah:

Artinya: Maka Kami benamkanlah Karun beserta rumahnya ke dalam bumi. Maka tidak ada baginya suatu golonganpun yang menolongnya terhadap azab Allah. dan Tiadalah ia Termasuk orang-orang (yang dapat) membela (dirinya). (QS 28 Al Qashash: 81).

4. Beramal Dengan Tujuan Bukan Karena Allah

Tidak sedikit orang beramal atau beribadah hanya ingin dipuji orang (riya'), bukan atas dasar ingin mendapat ridho dari Allah swt. Padahal ketika shalat selalu mengucapkan janji, sebagai berikut:

Artinya: Katakanlah; sesungguhnya shalatku, ibadahku, hidupku dan matiku hanyalah untuk Allah, Tuhan Semesta Alam. (QS 6 Al-An`am: 162].

5. Menetapkan Hukum Tidak Berdasarkan Hukum Allah Manusia tidak boleh dengan sesukanya menghalalkan atau mengharamkan sesuatu, kecuali berdasarkan ketentuan Allah. Sebagaimana firmanNya:

Artinya: Hak menentukan hukum itu hanyalah milik Allah. (QS 6 Al-An`am: 57)

Di dalam ayat lain Allah mengecam kafir bagi seseorang yang menghukum sesuatu tidak berdasrkan hukum Allah, firmanNya:

**Artinya:** Barangsiapa yang tidak berhukum dengan hukum yang diturunkan Allah, mereka adalah kafir. (QS 5 Al-Ma`idah: 44).

6. Memperolok-olok Al-Qur'an Dan As-Sunnah

Orang yang memperolok-olok hukum Allah dan rasulNya, dikecam Allah sebagai orang munafik, firman Allah:

تَحَذَرُ ٱلْمُنَفِقُونَ أَن تُنزَّلَ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ تُنَبِّئُهُم بِمَا فِي قُلُومِمْ قُلُ الْمُنَفِقُونَ إِنَّ ٱللَّهَ مُخْرِجٌ مَّا تَحَذَرُونَ ﴿ قُلُ وَلَا اللَّهَ مُخْرِجٌ مَّا تَحَذَرُونَ فَي قُلُ وَلَا اللَّهَ عُرْجٌ مَّا تَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلُ وَلَإِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنَّا خُوضُ وَنَلْعَبُ قُلُ أَلِيْ وَءَايَتِهِ وَرَسُولِهِ عَنْتُمْ تَسْتَهْ زِءُونَ ﴾ أَلِاللهِ وَءَايَتِهِ وَرَسُولِهِ عَنْتُمْ تَسْتَهْ زِءُونَ ﴾

Artinya: Orang-orang yang munafik itu takut akan diturunkan terhadap mereka sesuatu surat yang menerangkan apa yang tersembunyi dalam hati mereka. Katakanlah kepada mereka: "Teruskanlah ejekan-ejekanmu (terhadap Allah dan rasul-Nya)." Sesungguhnya Allah akan menyatakan apa yang kamu takuti itu. dan jika kamu tanyakan kepada mereka (tentang apa yang mereka lakukan itu), tentulah mereka akan manjawab, "Sesungguhnya Kami hanyalah bersenda gurau dan bermain-main saja." Katakanlah: "Apakah dengan Allah, ayatayat-Nya dan Rasul-Nya kamu selalu berolok-olok?"(QS 9 At Taubah: 64-65)

7. Mengharamkan Yang Halal Dan Menghalalkan Yang Haram Terkadang demi untuk mencapai tujuannya, seseorang dengan gampang memutuskan sesuatu itu haram atau halal, tanpa dalil yang jelas. Dalam hal ini firman Allah: وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَتُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَنذَا حَلَالٌ وَهَنذَا حَلَالٌ وَهَنذَا حَلَالٌ وَهَنذَا حَرَامٌ لِتَفْتَرُواْ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ لِا يُفْلِحُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ

Artinya: Dan janganlah kamu mengatakan terhadap apa yang disebut-sebut oleh lidahmu secara dusta "ini halal dan ini haram" untuk mengada-adakan kebohongan terhadap Allah. Sesungguhnya orang-orang yang mengada-adakan kebohongan terhadap Allah tiadalah beruntung. (QS 16 An-Nahl: 116).

8. Tidak Mengimani Al-Qur'an Secara Utuh Dalil-dalil di dalam al-qur`an dan as-sunnah itu, terkadang hanya diambil sebagian saja dan sebagian lain diabaikan karena tidak mendukung kepentingannya. Dalam hal ini Allah berfirman:

أَفْتُوْ مِنُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِتَابِ وَتَكَفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَا جَزَآءُ مَن يَفْعَلُ ذَٰلِكَ مِنكُمْ إِلَّا خِزْيٌ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِ ٱلْعَذَابِ وَمَا ٱللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ

**Artinya :** Kemudian kamu (Bani Israil) membunuh dirimu (saudaramu sebangsa) dan mengusir segolongan daripada kamu dari kampung halamannya, kamu bantu membantu

terhadap mereka dengan membuat dosa dan permusuhan; tetapi jika mereka datang kepadamu sebagai tawanan, kamu tebus mereka, Padahal mengusir mereka itu (juga) terlarang bagimu. Apakah kamu beriman kepada sebahagian Al kitab (Taurat) dan ingkar terhadap sebahagian yang lain? Tiadalah Balasan bagi orang yang berbuat demikian daripadamu, melainkan kenistaan dalam kehidupan dunia, dan pada hari kiamat mereka dikembalikan kepada siksa yang sangat berat. Allah tidak lengah dari apa yang kamu perbuat. (QS 2 Al Baqarah: 85).

9. Mengangkat Orang Kafir Menjadi Pemimpin Orang Islam mengangkat orang kafir menjadi pemimpin adalah *zalim* yang tidak akan diberi petunjuk oleh Allah swt. Sebagaimana firmanNya:

يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُواْ ٱلْيَهُودَ وَٱلنَّصَرَىٰ أُولِيَآءَ بَعْضُهُمْ أُولِيَآءُ بَعْضٍ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ أَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ

Artinya: Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu mengambil orang-orang Yahudi dan Nasrani menjadi pemimpin-pemimpin(mu); sebahagian mereka adalah pemimpin bagi sebahagian yang lain. Barangsiapa diantara kamu mengambil mereka menjadi pemimpin, Maka Sesungguhnya orang itu Termasuk golongan mereka. Sesungguhnya Allah tidak memberi petunjuk kepada orangorang yang zalim.(QS 5 Al Ma'idah: 51).

10. Suka Menyekutukan Allah Di satu sisi ia menyatakan beriman kepada Allah, tetapi di sisi lain tetap menyebut nyebut sesembahannya selain Allah, seperti sesajin ke makam keramat dan sebagai nya. Dalam hal ini Allah berfirman:

Artinya: dan apabila hanya nama Allah saja disebut, kesallah hati orang-orang yang tidak beriman kepada kehidupan akhirat; dan apabila nama sembahan-sembahan selain Allah yang disebut, tiba-tiba mereka bergirang hati. (QS 39 Az Zumar: 45)

11. Menggingkari Asma-Asma Allah Allah memerintahkan kita untuk senantiasa bermohon kepadaNya, dengan nama- namaNya yang baik. Firman Allah:

Artinya: hanya milik Allah asmaa-ul husna, Maka bermohonlah kepada-Nya dengan menyebut asmaa-ul husna itu dan tinggalkanlah orang-orang yang menyimpang dari kebenaran dalam (menyebut) nama-nama-Nya. nanti mereka akan mendapat Balasan terhadap apa yang telah mereka kerjakan.(QS 7 Al A'raf: 180)

12. Beribadah Bukan Karena Allah Beribadah dan berdoa kepada selain Allah adalah sia-sia, karena selain Allah tidak dapat memberikan manfaat atau mudarat. Dijelaskan dalam firman Allah: لَهُ دَعْوَةُ ٱلْحَقِّ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُ دَعْوَةُ ٱلْحَقِّ وَٱلَّذِينَ لَكُعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُ وَمَا هُوَ لَهُم بِشَى ۚ إِلَّا كَبَسِطِ كَفَيْهِ إِلَى ٱلْمَآءِ لِيَبْلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَلِغِهِ وَمَا دُعَآءُ ٱلْكَنفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَىلٍ

Artinya: hanya bagi Allah-lah (hak mengabulkan) doa yang benar. dan berhala-berhala yang mereka sembah selain Allah tidak dapat memperkenankan sesuatupun bagi mereka, melainkan seperti orang yang membukakan kedua telapak tangannya ke dalam air supaya sampai air ke mulutnya, Padahal air itu tidak dapat sampai ke mulutnya. dan doa (ibadat) orang-orang kafir itu, hanyalah sia-sia belaka. (QS 13 Ar Ra'd: 14)



BAB V Ibadah

# BAB 5 IBADAH

# A. Pengertian Ibadah

Ibadah secara etimologi berarti merendahkan diri serta tunduk. Sedangkan menurut terminologi, ibadah mempunyai banyak definisi, tetapi makna dan maksudnya satu.

- 1. Ibadah adalah taat kepada Allah dengan melaksanakan perintah-Nya melalui lisan para Rasul-Nya
- 2. Ibadah ialah merendahkan diri kepada Allah yaitu tingkatan tunduk yang paling tinggi disertai dengan rasa mahabbah (kecintaan) yang paling tinggi.
- 3. Ibadah adalah suatu istilah yang mencakup segala sesuatu yang dicintai Allah dan diridhai-Nya, baik berupa perkataan maupun perbuatan, yang tersembunyi (batin) maupun yang nampak (lahir)
- 4. Konsep ibadah menurut Abdul Wahab seluruh perbuatan lahiriah maupun batiniah, jasmani dan rohani yang dicintai dan diridhai Allah.
- 5. Ibadah juga diartikan sebagi hubungan manusia dengan yang diyaini kebesaran dan kekuasaannya. Jika yang diyakini kebesarannya adalah Allah, artinya menghamba kan diri kepada Allah.

#### B. Dasar Hukum Ibadah

Tujuan Allah menciptakan manusia sangatlah jelas tertulis dalam Qur'an sebagaimana tertera dalam surat al-Mu'minun: 115

**Artinya:** Maka Apakah kamu mengira, bahwa Sesungguh nya Kami menciptakan kamu secara main-main (saja), dan bahwa kamu tidak akan dikembalikan kepada kami?

Artinya: "Maka Maha Tinggi Allah, raja yang sebenarnya; tidak ada Tuhan selain Dia, Tuhan (yang mempunyai) 'Arsy yang mulia." (QS 23 al-Mu'minun: 116)

Artinya: "Hanya Engkaulah yang Kami sembah, dan hanya kepada Engkaulah Kami meminta pertolongan." (al-Fatihah: 5)

Artinya: "dan kepunyaan Allah-lah apa yang ghaib di langit dan di bumi dan kepada-Nya-lah dikembalikan urusan-urusan semuanya, Maka sembahlah Dia, dan bertawakkallah kepada-Nya. dan sekali-kali Tuhanmu tidak lalai dari apa yang kamu kerjakan." (QS 11 Huud:123)

Artinya: "Katakanlah: Sesungguhnya sembahyangku, ibadatku, hidupku dan matiku hanyalah untuk Allah, Tuhan semesta alam." (QS 6 Al-An'am: 162)

Artinya: "dan aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka mengabdi kepada-Ku. aku tidak menghendaki rezki sedikitpun dari mereka dan aku tidak menghendaki supaya mereka memberi-Ku makan. Sesungguhnya Allah Dialah Maha pemberi rezki yang mempunyai kekuatan lagi sangat kokoh." (adz-Dzariyat: 56-58)

وَلَقَدَ بَعَثَنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ آعَبُدُواْ ٱللَّهَ وَالْحَبُدُواْ ٱللَّهُ وَالْحَبُواْ ٱللَّهُ وَمِنْهُم مَّنَ هَدَى ٱللَّهُ وَمِنْهُم مَّنَ حَقَّتَ عَلَيْهِ ٱلطَّغُوتَ فَمِنْهُم مَّنَ هَدَى ٱللَّهُ وَمِنْهُم مَّنَ حَقَّتَ عَلَيْهِ ٱلظَّنُواْ كَيْفَ حَقَّتَ عَلَيْهِ ٱلظَّرُواْ كَيْفَ كَانَظُرُواْ كَيْفَ كَانَظُرُواْ كَيْفَ كَانَظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنِيْهُ ٱلْمُكَذِّبِينَ عَنِيْهُ ٱلْمُكَذِّبِينَ عَنِيْهُ ٱلْمُكَذِّبِينَ عَنِيْهُ الْمُكَذِّبِينَ

Artinya: "dan sungguhnya Kami telah mengutus Rasul pada tiap-tiap umat (untuk menyerukan): "Sembahlah Allah (saja), dan jauhilah Thaghut itu", Maka di antara umat itu ada orang-orang yang diberi petunjuk oleh Allah dan ada pula di antaranya orang-orang yang telah pasti kesesatan baginya. Maka berjalanlah kamu dimuka bumi dan perhatikanlah bagaimana kesudahan orang-orang yang mendustakan (rasul-rasul)." (QS 16 an-Nahl: 36)

وَمَآ أَرۡسَلۡنَا مِن قَبَلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِىۤ إِلَيۡهِ أَنَّهُۥ لَآ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ إِلَنهَ إِلَّلَآ أَناْ فَٱعۡبُدُونِ

Artinya: "dan Kami tidak mengutus seorang Rasulpun sebelum kamu melainkan Kami wahyukan kepadanya: "Bahwasanya tidak ada Tuhan (yang hak) melainkan Aku,

Maka sembahlah olehmu sekalian akan aku". (QS 21 al-Anbiya': 25)

Artinya: "Sesungguhnya (agama Tauhid) ini adalah agama kamu semua; agama yang satu dan aku adalah Tuhanmu, Maka sembahlah aku." (QS 21 al-Anbiya': 92)

- C. Tujuan Dan Sebab-Sebab Ibadah Adapun tujuan ibadah dalam Islam sebagai berikut:
- 1. Sebagai tanda cinta manusia kepada sang Pencipta
- 2. Sebagai tanda tunduk dan patuh kepada Allah

**Artinya:** Sesungguhnya orang-orang yang beriman, orang-orang yang berhijrah dan berjihad di jalan Allah, mereka itu mengharapkan rahmat Allah, dan Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.

### 3. Sebagai tanda disiplin

**Artinya:** dan dirikanlah shalat pada kedua tepi siang (pagi dan petang) dan pada bahagian permulaan daripada malam. Sesungguhnya perbuatan-perbuatan yang baik itu

menghapuskan (dosa) perbuatan-perbuatan yang buruk. Itulah peringatan bagi orang-orang yang ingat.(QS 11 Hud: 114)

4. Sebagai tanda mendekatkan diri kepada Allah

Artinya: dan apabila hamba-hamba-Ku bertanya kepadamu tentang Aku, Maka (jawablah), bahwasanya aku adalah dekat. aku mengabulkan permohonan orang yang berdoa apabila ia memohon kepada-Ku, Maka hendaklah mereka itu memenuhi (segala perintah-Ku) dan hendaklah mereka beriman kepada-Ku, agar mereka selalu berada dalam kebenaran. (QS 2 Al-Baqarah : 186)

5. Sebagai tanda komitmen muslim terhadap kewajiban dan larangan Allah, untuk keselamatan hidup.

**Artinya:** Maka apabila kamu telah menyelesaikan shalat(mu), ingatlah Allah di waktu berdiri, di waktu duduk dan di waktu berbaring. kemudian apabila kamu telah merasa aman, Maka dirikanlah shalat itu (sebagaimana biasa). Sesungguhnya

shalat itu adalah fardhu yang ditentukan waktunya atas orang-orang yang beriman.

#### D. Macam-Macam Ibadah

Ibadah terbagi menjadi dua macam: Khusus (mahdhah) dan Umum (ghairu mahdhah). Sebagaimana uraian berikut ini:

1. Khusus (mahdhah) dan Umum (ghairu mahdhah)

Ibadah Khusus ialah ibadah yang ketentuannya telah ditetapkan dalam al-Qur'an (dalil/dasar hukum) yang jelas, keberadaan ibadah ini harus berdasarkan dalil, tatacaranya harus berpola kepada Nabi Muhammad seperti;

#### 1) Shalat

Secara terminologi shalat adalah suatu amal ibadah yang terdiri atas perkataan dan perbuatan yang dimulai dengan bacaan taqbir dan diakhiri dengan salam menurut syarat dan rukun tertentu .(al-Jum'ah; 9)

**Artinya:** Hai orang-orang beriman, apabila diseru untuk menunaikan shalat Jum'at, Maka bersegeralah kamu kepada mengingat Allah dan tinggalkanlah jual beli. yang demikian itu lebih baik bagimu jika kamu mengetahui. (QS 62 Al-Jumu'ah: 9)

Artinya: "dan selalu memohonkan ampunan diwaktu pagi sebelum fajar." (QS 51 adz-Dzariyat: 18)

# يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ وَٱعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَٱغْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَٱفْعَلُواْ ٱلْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ

Artinya: "Hai orang-orang yang beriman, ruku'lah kamu, sujudlah kamu, sembahlah Tuhanmu dan perbuatlah kebajikan, supaya kamu mendapat kemenangan." (QS 22 al-Hajj: 77)

### 2) Zakat

Zakat menurut bahasa artinya tumbuh atau suci. Menurut syara' artinya mengeluarkan sebagian harta tertentu untuk diberikan kepada yang berhak menerima sesuai dengan ketentuan dan syarat tertentu. Zakat mulai diwajibkan pada tahun kedua hijriah, sebagaimana firman Allah: (QS 4 an-Nisaa; 77)

أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ قِيلَ هَمْ كُفُّواْ أَيْدِيكُمْ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلنَّرَكُوٰةَ فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقِتَالُ إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُمْ تَخْشُوْنَ وَءَاتُواْ ٱلنَّكُوٰةَ فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقِتَالُ إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُمْ تَخْشُوْنَ ٱلنَّاسَ كَخَشْيَة ٱللَّهِ أَوْ أَشَدَّ خَشْيَة وَقَالُواْ رَبَّنَا لِمَ كَتَبْتَ عَلَيْنَا ٱلْقِتَالَ لَوْلَا أَخْرَتَنَا إِلَىٰ أَجَلٍ قَرِيبٍ قُلُ مَتَنعُ ٱلدُّنْيَا عَلَيْنَا ٱلْقِتَالَ لَوْلَا أَخْرَتَنَا إِلَىٰ أَجَلٍ قَرِيبٍ قُلُ مَتَنعُ ٱلدُّنْيَا قَلِيلٌ وَٱلْأَخِرَةُ خَيْرٌ لِمَن ٱتَقَىٰ وَلَا تُظْلَمُونَ فَتِيلاً

Artinya: tidakkah kamu perhatikan orang-orang yang dikatakan kepada mereka: "Tahanlah tanganmu (dari berperang), dirikanlah sembahyang dan tunaikanlah zakat!" setelah diwajibkan kepada mereka berperang, tiba-tiba sebahagian dari mereka (golongan munafik) takut kepada

manusia (musuh), seperti takutnya kepada Allah, bahkan lebih sangat dari itu takutnya. mereka berkata: "Ya Tuhan Kami, mengapa Engkau wajibkan berperang kepada kami? mengapa tidak Engkau tangguhkan (kewajiban berperang) kepada Kami sampai kepada beberapa waktu lagi?" Katakanlah: "Kesenangan di dunia ini hanya sebentar dan akhirat itu lebih baik untuk orang-orang yang bertakwa, dan kamu tidak akan dianiaya sedikitpun.

#### 3). Puasa

Puasa berasal dari bahasa Arab yang berarti menahan. Menurut istilah puasa adalah dengan menahan diri dari segala yang membatalkan puasa yang dimulai dari tebit fajar hingga terbenam Matahari, disertai niat kepada Allah dengan syarat dan rukun tertentu.

Dasar wajib zakat terdapat dalam Qur'an

**Artinya:** Hai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu berpuasa sebagaimana diwajibkan atas orang-orang sebelum kamu agar kamu bertakwa, (QS 2 al-Bagarah; 183)

### 4). Haji

Haji menurut bahasa adalah menyengaja, menurut istilah ialah amal ibadah yang dilakukan dengan sengaja untuk mengunjungi Baitullah di Mekkah yang dilakukan dengan ikhlas dengan mengharapkan ridha Allah menurut syarat dan rukun tertentu. Sebagaimana firman Allah:

فِيهِ ءَايَنتُ بَيِّنتُ مَّقَامُ إِبْرَ هِيمَ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ ءَامِنًا وَلِلَهِ عَلَى النَّاسِ حِجُ البَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَرَ عَلَى النَّاسِ حِجُ البَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌ عَنِ الْعَلَمِينَ

Artinya: padanya terdapat tanda-tanda yang nyata, (di antaranya) maqam Ibrahim; Barangsiapa memasukinya (Baitullah itu) menjadi amanlah dia; mengerjakan haji adalah kewajiban manusia terhadap Allah, Yaitu (bagi) orang yang sanggup Mengadakan perjalanan ke Baitullah. Barangsiapa mengingkari (kewajiban haji), Maka Sesungguhnya Allah Maha Kaya (tidak memerlukan sesuatu) dari semesta alam. (QS 3 Ali-Imran; 97).

# 2. **Ibadah umum (***ghairu mahdhah***)**

Adalah ibadah yang tidak ada ketentuan seperti pada ibadah Mahdhah, ibadah umum yakni setiap amalan yang bernilai ibadah sesuai dengan niat dan tujuan. Ibadah ghairu mahdhah mencakup semua perilaku manusia yang berhubungan dengan sesama manusia (muamalah) yang dilakukan untuk mencapai ridha Allah. Yang termasuk dalam ibadah ghairu mahdhah; I'tikaf, Wakaf, Shadaqah, Dzikir dan doa, dll.

- E. Fungsi Dan Hikmah Ibadah Dalam Kehidupan Sehari-hari
- 1. Fungsi ibadah:
  - a. Mewujudkan hubungan antar hamba dengan Tuhannya. Dengan sikap itu seseorang muslim tidak akan melupakan kewajibannya untuk beribadah, bertaubat, serta menyandarkan pertolongan kepada Allah. Sebagaimana terdapat dalam firman Allah

# إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ

Artinya: "hanya Engkaulah yang Kami sembah, dan hanya kepada Engkaulah Kami meminta pertolongan." (al-Fatihah: 5)

b. Merupakan perwujudan keterikatan batin sebagai makhluk sosial, rasa tanggung jawab sebagai khalifah Allah di bumi.

#### 2. Hikmah ibadah

- a. Tidak syirik, seorang hamba yang sudah berketetapan hati untuk senantiasa beribadah menyembah kepada-Nya, maka ia harus meninggalkan segala bentuk syirik.
- b. Memiliki ketaqwaan, ketaqwaan yang dilandasi cinta timbul karena ibadah yang dilakukan manusia setelah merasakan kemurahan dan keridhaan Allah.
- c. Terhindar dari kemaksiatan, ibadah memiliki daya pensucian yang kuat sehingga dapat menjadi tameng dari pengaruh perbuatan maksiat, ibadah ibarat sebuah baju yang harus selalu dipakai dimanapun manusia berada.
- d. Berjiwa sosial, ibadah menjadikan manusia seorang hamba yang lebih peka dengan keadaan sekitarnya, karena dia mendapatkan pengalaman langsung dari ibadah yang dikerjakannya.
- e. Tidak kikir, hamba yang mencintai Tuhannya senantiasa dermawan menafkahkan hartanya dijalan Allah untuk kebutuhan masyarakat umum.



BAB VI Dasar-dasar Akhlak

## BAB 6 DASAR-DASAR AKHLAK

#### A. Pengertian Akhlak

Menurut bahasa (etimologi) kata akhlak ialah bentuk jamak dari kata *khuluq* (*khuluqun*) yang berarti budi pekerti, perangai, tingkah laku, atau tabiat. *Khuluq* merupakan gambaran sifat batin manusia, gambaran bentuk lahiriah manusia, seperti raut wajah, gerak anggota badan dan seluruh tubuh. Dalam bahasa Yunani pengertian *khuluk* sama dengan kata *ethicos* atau *ethos*, artinya adab kebiasaan, perasaan batin, kecenderungan hati untuk melakukan perbuatan. *Ethicos* kemudian berubah menjadi etika.

Senada dengan hal tersebut, al-Qur'an menyebutkan bahwa agama itu adalah adat kebiasaan da budi perkerti yang, sebagaimana yang terkandung dalam dua ayat al-Qur'an berikut ini:

Artinya: " (agama Kami) ini tidak lain hanyalah adat kebiasaan orang dahulu. (QS 26 Asy-Syu'ara:137

**Artinya:** "dan Sesungguhnya kamu benar-benar berbudi pekerti yang agung.(QS 68 al-Qalam:4)

Dua ayat dalam al-Qur'an di atas menegaskan dua hal. *Pertama*, bahwa al-Qur'an menyebut akhlak dalam bentuk tunggal, yaitu *khuluq*, buhkan *akhlak*. *Kedua*, bahwa yang terpenting dan ajaran Islam adalah mengamalkan ajaranya, sehingga menjadi kebiasaan sehari-hari.

Adapun di dalam buku; Materi Induk Perkaderan Muhammadiyah, dijelaskan bahwa akhlak itu adalah tabi`at, watak perangai, budi pekerti, atau sikap yang tertanam dalam jiwa yang melahirkan perbuatan-perbuatan tertentu secara spontan dan konstan.<sup>97</sup>

Dilihat dari istilah (terminologi), menurut para pakar Islam akhlak ialah;

#### 1. Ibrahim Anis

Akhlak adalah sifat yang tertanam dalam jiwa, yang dengannya lahirlah macam-macam perbuatan, baik atau buruk, tanpa membutuhkan pemikiran dan pertimbangan (Ibrahim Anis: 202)

- Abdul Hamid mengatakan akhlak ialah ilmu tentang keutamaan yang harus dilakukan dengan cara mengikutinya sehingga jiwanya terisi dengan kebaikan, dan tentang kebrukan yang harus dihindari sehingga jiwanya bersih dari segala bentuk keburukan.
- 3. Soegarda Poerbakawatja, mengatakan akhlak ialah budi pekerti, watak, kesusialaan, dan kelakuaan baik yang merupakan akibat dari sikap jiwa yang benar terhadap Tuhan-Nya dan terhadap sesama manusia.

- 132 - Dasar-Dasar Akhlak

\_

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Nashir, haedar, dkk, 1994, *Materi Induk Perkaderan Muhammadiyah*, Yogyakarta, Badan Pendidikan Kader PP Muhammadiyah, hal.12

4. Imam al-Ghazali

mengatakan akhlak ialah sifat yang tertanam dalam jiwa yang menimbulkan bermacam-macam perbuatan dengan gampang dan mudah, tanpa memerlukan pemikiran dan pertimbangan (al-Ghazali:58)

- 5. Ibnu Miskawaih mendefinisikan akhlak sebagai suatu keadaan yang melekat pada jiwa manusia, yang berbuat dengan mudah tanpa melalui proses pemikiran atau pertimbangan (kebiasaan sehari-hari)
- 6. Abdul Karim Zaidan:

(Akhlak) adalah nilai - nilai dan sifat-sifat yang tertanam dalam jiwa, yang dengan sorotan dan timbangannya seseorang dapat menilai perbuatannya baik atau buruk

7. Dapat dirumuskan bahwa akhlak ialah ilmu yang mengajarkan manusia berbuat baik dan mencegah perbuatan jahat dalam pergaulannya dengan Tuhan, manusia dan makhluk sekelilingnya.

Dari definisi di atas dapat ditegaskan bahwa tidak semua perbuatan manusia disebut akhlak, perbuatan manusia baru disebut akhlak dapat terpenuhi. *Pertama* perbuatan itu dilakukan

berulang-ulang, kalau perbuatan itu dilakukan sekali saja, maka tidak disebut akhlak. Misalnya, pada suatu saat, orang yang jarang berderma tiba-tiba memberikan uang atau bantuan dari orang lain, karena alas an tertentu. Dengan tindakan ini tidak dapat disebut orang yang murah hati atau disebut dengan orang yang berakhlak dermawan. Karena hal itu tidak melekat dalam jiwanya. Kedua, perbuatan itu tidak mudah tanpa dipikir atau diteliti terlebih dahulu sehingga benar-benar merupakan suatu kebiasaan. Jika perbuatan itu timbul karena terpaksa atau diteliti terlebih dahulu sehingga benar-benar merupakan suatu kebiasaan. Jika perbuatan itu timbul karena terpaksa atau setelah difikir dan dipertimbangkan terlebih dahulu secara matang, tidak disebut akhlak.

Selanjutnya, kesan yang diperoleh dari uraian di atas adalah bahwa istilah akhlak itu bersifat netral, belum menunjuk kepada baik dan buruk, namun dengan demikian, apabila istilah akhlak itu disebut sendirian, tidak dirangkai dengan sifat tertentu, maka yang disebut akhlak yang mulia. misalnya bila seseorang berlaku tidak sopan kita mengatakan kepadanya;" kamu tidak berakhlak". Maksud kita adalah "kamu tidak mempunyai akhlak mulia. adalah hal ini sopan (Yunahar Ilyas, 2000.3)

# B. Sumber-Sumber Ajaran Akhlak Islam

# 1. Al-Qur'an

Sumber utama akhlak adalah al-Qur'an. Tolok ukur baik buruknya akhlak adalah al-Qur'an. Hal ini logis, karena kebenaran al-Qur'an bersifat objektif, konprehensif, dan universal. Akhlak mengandung kebenaran objektif, konprehensif, dan universal tidak mungkin didasarkan pada pemikiran manusia, karena pemikiran manusia itu kebenarannya bersifat subjetif, sektoral dan temporal.

Sumber hokum dan peraturan yang mengatur tingkah laku dan akhlak manusia, al-Qur'an menetukan sesuatu yang halal dan yang haram, apa yang boleh dilakukan dan apa yang tidak boleh dilakukan. Al-Qur'an menentukan bagaimana sepatutnya kelakukan manusia. Al-Qur'an juga menetukan perkara yang baik dan yang tidak baik, karena itu al-Qur'an

menjadi sumber yang menentukan akhlak dan nilai-nilai kehidupan.

Terhadap hal-hal yang tidak baik dan merugikan, al-Qur'an mengharamkan dan melarang manusia melakukannya. Al-Qur'an melarang manusia minum arak, memakan riba, bersikap angkuh dan sombong terhadap Allah, menghina orang lain. Al-Qur'an melarang sikap ceroboh, fitnah, membunuh. Al-Qur'an juga melarang kekerasan dan perbuatan-perbuatan yang merusak lainnya.

Selain berupa perintah dan larangan al-Qur'an juga menggunakan pendekatan cerita dan sejarah untuk menyampaikan pesan-pesan moralnya. Melalui cerita dan sejarah, akhlak yang mulia dan yang buruk digambarkan dalam perwatakan manusia dalam realitas kehidupan manusia semasa al-Qur'an diturunkan. Al-Qur'an menggambarkan bagaimana akhlak-akhlak orang yang beriman, kelakuan mereka yang mulia dan gambaran kehidupan yang penuh tertib, adil, luhur dan mulia, yang beda dengan perwatakan orang kafir dan munafik yang jelek dan rusak.

Jelaslah bahwa al-Qur'an menjadi sumber nilai-nilai dan akhlak mulia. penampilan akhlak mulia dalam al-Qur'an tidak bersifat teoritikal semata-mata, tetapi secara pratikal berdasarkan realitas dalam sejarah manusia sepanjang zaman. Al-Qur'an adalah sumber yang kaya dan berkesan bagi manusia untuk memahami akhlak mulia yang terkandung didalamnya dan menghayatinya.

Ketika Siti Aisyah, Istri Nabi Muhammad di Tanya tentang akhlak Rasulullah dengan tegas ia menjawab : Akhlak Rasulullah adalah Al-Qur'an, hal ini sesuai dengan hadist Nabi SAW:

Jawaban Aisyah tersebut sangat sederhana, namun memiliki makna yang sangat dalam. Nabi Muhammad SAW adalah teladan (uswatun hasanah) bagi umat manusia, oleh al-Qur'an sendiri dinyatakan sebagai seorang yang berakhlak luhur (al-Qalam;4). Ini empunyai arti bahwa akhlak nabi Muhammad SAW. Adalah penghayatan dan pengamalan al-Qur'an. Al-Qur'an telah berintegrasi kepribadian Nabi, sehingga ia disebut sebagai orang yang amat pantas menjadi suri tauladan bagi orang-orang yang beriman.

#### 2. As-Sunnah

Sumber akhlak yang kedua adalah al-Sunnah al-maqbulah atau al-Sunnah al-shahihah. Pernyataan ini didasarkan pada firman Allah SWT yang enegaskan pentingnya seorang muslim mengikuti perintah dan larangan Rasulullah SAW dan menjadikan sumber petunjuk dan tauladan dalam kehidupan sehari-hari, sebagai ekpresi kecintaan kepada Allah SWT. Dalam firman Allah ditegaskan:

Artinya: Katakanlah: "Jika kamu (benar-benar) mencintai Allah, ikutilah Aku, niscaya Allah mengasihi dan mengampuni dosa-dosamu." Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. (QS 3 Ali-Imran; 31)

Dalam Ayat lain juga ditegaskan. Tingkah laku Nabi Muhammad merupakan contoh suri teladan bagi umat manusia semua. Ini ditegaskan dalam al-Qur'an:

## لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ اللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْأَخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا

Artinya: "Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan Dia banyak menyebut Allah. (QS 33 Al-Ahzab : 21)

Tentang akhlak pribadi Rasulullah dijelaskan pula oleh 'Aisyah ra. Diriwayatkan oleh Imam Muslim. Dari 'Aisyah ra. Berkata: Sesungguhnya akhlak Rasulullah itu adalah al-Qur'an. (HR. Muslim). Hadits Rasulullah meliputi perkataan dan tingkah laku beliau, merupakan sumber akhlak yang kedua setelah al-Qur'an. Segala ucapan dan perilaku beliau senantiasa mendapatkan bimbingan dari Allah berfirman:

Dan Tiadalah yang diucapkannya itu (Al-Quran) menurut kemauan hawa nafsunya. ucapannya itu tiada lain hanyalah wahyu yang diwahyukan (kepadanya). (Q.S 53 an-Najm: 3-4)

Dalam ayat lain Allah memerintahkan agar selalu mengikuti jejak Rasulullah dan tunduk kepada apa yang dibawa oleh beliau. Allah berfirman:

مَّ آ أَفَآ اَللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِن أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلَا أَفَآ اللَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلَا اللَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلَا اللَّهِ وَالْمَسَاكِينِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ كَى لَا

# يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ ٱلْأَغْنِيَآءِ مِنكُمْ وَمَآ ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهْنكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُواْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ شَدِيدُ اللَّهَ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللل

Artinya: "Apa saja harta rampasan (fai-i) yang diberikan Allah kepada rasulnya (dari harta benda) yang berasal dari penduduk kota-kota Maka adalah untuk Allah, untuk rasul, kaum kerabat, anak-anak yatim, orang-orang miskin dan orang-orang yang dalam perjalanan, supaya harta itu jangan beredar di antara orang-orang Kaya saja di antara kamu. Apa yang diberikan Rasul kepadamu, Maka terimalah. Dan apa yang dilarangnya bagimu, Maka tinggalkanlah. Dan bertakwalah kepada Allah. Sesungguhnya Allah Amat keras hukumannya." (Q.S 59 Al-Hasyr: 7)

Al-Qur'an dan Hadits adalah pedoman hidup yang menjadi asas bagi setiap muslim, al-Qur'an dan Hadits adalah ajaran yang paling mulia dari segala ajaran yang paling mulia dari segala ajaran manapun hasil renungan dan ciptaan manusia. Sehingga telah menjadi keyakinan (akidah) Islam bahwa akal dan naluri manusia harus tunduk mengikuti petunjuk dan pengarahan al-Qur'an dan Hadits. Dari pedoman itulah diketahui kriteria mana perbuatan yang baik dan buruk. Nabi bersabda: Aku tinggalkan untukmu dua perkara, kamu tidak akan sesat selamanya jika kamu berpegang teguh kepada keduanya, yaitu al-Qur'an dan sunnahku. (HR. al-Bukhari)

Dari as-Sunnah dapat diketahui norma-norma baik dan buruk yang merupakan fokus bagi akhlak dalam Islam. Melalui as-Sunnah seorang muslim tahu mana yang halal dan mana yang haram, mana yang pantas dilakukan. Melalui al-Sunnah juga

#### C. Perbedaan Akhlak, Moral, dan Etika

Ada dua istilah yang butuh penjelasan ketika kita membicarakan topik tentang akhlak. Dua istilah adalah moral dan etika.

#### 1. Perbedaan Akhlak dengan Moral

Istilah moral berasal dari bahasa Latin *mores*, yaitu bentuk plural dari mos, yang berarti adat kebiasaan. Dalam *Kamus Umum Bahasa Indonesia* dikatakan bahwa'moral adalah baik buruk dari perbuatan dan kelakuan' (Poerwardarmita, 1982: 654). Dalam *Ensiklopedi Pendidikan* yang dikutip oleh Ainur Rohim Faqih, dkk.(1998;91), moral dikatakan sebagai "nilai" dasar dalam masyarakat untuk menetukan baik-buruknya suatu tindakan yang pada akhirnya menjadi adat istiadat masyarakat tersebut", Memperhatiakan definisi di atas, dapat dikatakan bahwa baik buruknya suatu perbuatan, secara moral hanya bersifat lokal.

Lalu apa persamaan dan perbedaan dengan akhlak? Persamaan antara akhlak dan moral adalah bahwa keduanya berbicara tentang nilai perbuatan manusia. Perbuatan manusia menurut akhlak dan moral ada yang yang bernilai baik dan ada yang bernilai buruk. Sedangkan perbedaan di antara keduanya terletak pada tolok ukur al-Qur'an dan as-Sunnah, maka moral memandangnya berdasarkan tolok ukur adat istiadat yang berlaku d masyarakat tertentu. Perbedaan tolok ukur ini berkonsekwensi pada perbedaan sifat kebenarannya. Bila kebenaran akhlak itu bersifat mutlak dan absolut, maka kebenaran moral itu bersifat relatif, nisbi, dan temporal.

#### 2. Perbedaan Akhlak dan Etika

Kata etika berasal dari bahasa Yunani *ethos* yang berarti kebiasaan, ia membicarakan tentang kebiasaan (perbuatan), tetapi bukan menurut arti tata-adat, melainkan tata-adab, yaitu berdasar pada inti sari atau sifat dasar manusia, baik dan buruk. Dengan demikian, etika adalah teori tentang perbuatan manusia

yang ditimbang menurut baik buruknya (Mudlofar Achmad,15), memperjelas pengertian etika dengan berpendapat bahwa etika adalah "ilmu yang menjelaskan baik dan buruk, menerangkan apa yang seharusnya di lakukan seseorang kepada sesama, menyatakan tujuan perbuatan seseorang, dan menunjukkan jalan untuk melakukan apa yang seharusnya dilakukan".

Memperhatikan dua pendapat di atas diperoleh tiga kesimpulan. Pertama, bahwa etika adlah ilmu filsafat, moral, tidak mengenai fakta, melainkan tentang nilai-nilai dan tidak berkaitan dengan tindakan manusia, melainkan tentang idenya. Kedua, bahwa etika adalah ilmu tentang tingkah laku manusia yang berkenaan dengan ketentuan tentang kewajiban yang menyangkut masalah kebenaran, kesalahan, atau kepatutan, serta ketentuan tentang nilai yang menyangkut kebaikan dan keburukan. Ketiga, bahwa perbuatan seseorang dapat dinilai baik dan buruk dalam perspektif etika adalah perbuatan yang timbul dari seseorang dengan sengaja dan penuh kesadaran. Atas dasar ini perbuatan seseorang yang timbul bukan atas dasar kesengajaan dan kesadaran yang penuh, tidak dapat dihukumi baik dan buruk. Perbuatan orang yang mabuk, orang yang sedang tidur atau orang yang lupa adalah diantara contoh perbuatan seseorang yang tidak dapat hukum baik atau buruk.

Lalu apa persamaan dan perbedaan antara akhlak dengan etika? Persamaan diantara keduanya terletak pada obyek, yakni sama-sama membahas tentang baik buruknya tingkah laku manusia. Sementara itu, perbedaanya terletak pada parameternya. Bila akhlak dalam memberikan penilaian baik buruknya perbuatan manusia dengan parameter agama, yang dalam hal ini adalah al-Qur'an dan al-Sunnah, maka etika dalam menilai baik buruk perbuatan manusia dengan menggunakan parameter akal. Dengan demikian, maka kebenaran akhlak bersifat mutlak dan absolut, sedangkan kebenaran etika bersifat nisbi, relatif, tentatif (sementara).

#### D. Kedudukan Akhlak dalam Islam

Akhlak menduduki peranan penting dalam kehidupan manusia, menjadi standar nilai bagi suatu bangsa atau menjadi

ukuran nilai pribadi seseorang. Oleh karena itu, untuk melihat kualitas seseorang, dapat dinilai dari kualitas akhlaknya, baik akhlak pribadi, baik pula masyarakat, bangsa dan negara.

Islam memandang akhlak itu sangat penting untuk mewujudkan kedamaian dan keselamatan manusia di dunia dan akhirat. Itulah sebabnya Nabi Muhammad diutus untuk memperbaiki akhlak manusia, sehingga tercipta ketentraman. Sebagaimana Hadits Nabi:

**Artinya :** Sesungguhnya aku diutus adalah untuk menyempurnakan akhlak. (HR. Bukhari)

#### E. Hubungan Aqidah, Ibadah, dengan Akhlak

Pada dasarnya antara aqidah, ibadah [syari`ah] dan akhlak itu, merupakan satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan antara satu dengan yang lain. Aqidah itu sebagai dasar keyakinan, mejadi pondasi dalam Islam. Sedangkan ibadah itu sebagai syari`at yang ditegakkan, yang menjadi indikator dari iman seseorang. Kemudian akhlak merupakan sistem nilai prilaku seseorang yang menyatakan dirinya beriman dan telah melaksanakan ibadah [syari`ah], disinilah letak arah dan tujuan yang hendak dicapai oleh agama.

Oleh karena itu ketiga elemen tersebut harus terintegrasi dalam diri setiap muslim, dengan demikian, disebut muslim yang baik adalah mengamalkan ajaran Islam secara utuh, tidak memilih dan memilah ajaran yang hanya menurut kesukaannya saja, sementara yang lain ditinggalkan. Sesuai dengan firman Allah. (QS 2 al-Bagarah: 208)

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Hidayat, Komaruddin, 2000, *Buku Teks Pendidikan Agama Islam Pada Perguruan Tinggi Umum*, Jakarta, Bulan Bintang, hal.94

## يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱدۡخُلُواْ فِي ٱلسِّلَمِ كَآفَّةً وَلَا تَتَبِعُواْ خُطُواتِ ٱلشَّيْطَنِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُّبِينٌ مُ

**Artinya: "**Hai orang-orang yang beriman, masuklah kamu ke dalam Islam keseluruhan, dan janganlah kamu turut langkahlangkah syaitan. Sesungguhnya syaitan itu musuh yang nyata bagimu.

#### F. Ruang Lingkup Pembahasan Akhlak

Akhlak memiliki karakteristik yang universal. Artinya ruang lingkup akhlak dalam pandangan Islam sama luasnya dengan ruang lingkup pola hidup dan tindakan manusia di mana ia berada. Sesungguhnya pembahasan akhlak itu, mencakup seluruh aspek kehidupan, tidak ada yang terlepas dari kajian akhlak, namun demikian dalam kesempatan ini, kami hanya akan membicarakan tentang akhlak mahmudah dan akhlak mazmumah terhadap Allah, rasulNya, pribadi, keluarga, masyarakat, negara dan alam. 99

#### 1. Akhlak Mahmudah

Akhlak mahmudah ialah semua sikap yang diperintahkan oleh al-qur`an dan sunnah yang meliputi:

#### a. Akhlak terhadap Allah.

Yang dimaksud akhlak terhadap Allah adalah sikap dan perbuatan yang seharusnya dilakukan oleh manusia terhadap Allah. Akhlak terhadap Allah meliputi beribadah kepada-Nya, mentauhidkan-Nya, berdo'a, berzikir dan bersyukur serta tunduk dan taat kepada Allah. Sikap prilaku seorang hambah terhadap Allah sebagai Khalik, antara lain:

- 142 - Dasar-Dasar Akhlak

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Nashir, haedar, dkk, 1994, *Materi Induk Perkaderan Muhammadiyah*, Yogyakarta, Badan Pendidikan Kader PP Muhammadiyah, hal.13

#### 1. Taat kepada perintah Allah. Firman Allah:

Artinya: Maka demi Tuhanmu, mereka (pada hakekatnya) tidak beriman hingga mereka menjadikan kamu hakim terhadap perkara yang mereka perselisihkan, kemudian mereka tidak merasa dalam hati mereka sesuatu keberatan terhadap putusan yang kamu berikan, dan mereka menerima dengan sepenuhnya. (QS 4 An Nisa: 65)

Di dalam surat lain Allah berfirman:

Artinya: Sesungguhnya mereka itu tidak lain hanyalah syaitan yang menakut-nakuti (kamu) dengan kawan-kawannya (orang-orang musyrik Quraisy), karena itu janganlah kamu takut kepada mereka, tetapi takutlah kepadaKu, jika kamu benar-benar orang yang beriman. (QS 4 An Nisa: 175).

2. Bertawakkal kepada Allah. Firman Allah:

Artinya: Jika Allah menolong kamu, Maka tak adalah orang yang dapat mengalahkan kamu; jika Allah membiarkan kamu (tidak memberi pertolongan), Maka siapakah gerangan yang dapat menolong kamu (selain) dari Allah sesudah itu? karena itu hendaklah kepada Allah saja orang-orang mukmin bertawakkal. (QS 3 Ali Imran 160)

#### 3. Cinta kepada Allah. Firman Allah:

وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا مُحُبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ أَندَادًا مُحُبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ وَلَوۡ يَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُوۤا إِذۡ يَرَوۡنَ ٱلْعَذَابَ أَنَّ ٱلْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعَذَابِ

Artinya: dan diantara manusia ada orang-orang yang menyembah tandingan-tandingan selain Allah; mereka mencintainya sebagaimana mereka mencintai Allah. Adapun orang-orang yang beriman Amat sangat cintanya kepada Allah. dan jika seandainya orang-orang yang berbuat zalim itu mengetahui ketika mereka melihat siksa (pada hari kiamat), bahwa kekuatan itu kepunyaan Allah semuanya, dan bahwa Allah Amat berat siksaan-Nya (niscaya mereka menyesal). (QS 2 Al Baqarah : 165)

Allah telah menciptakan manusia lebih baik dari makhluk lain, diberi pancaindra, dijadikan alam semesta ini untuk keperluan manusia. Karena Dia Maha Pengasih dan Penyayang, maka orang-orang yang beriman akan mencintaiNya juga, dengan melaksana kan apa-apa yang perintah dan menjauhi laranganNya. 100

#### 4. Syukur kepada Allah. Firman Allah:

Artinya: dan (ingatlah juga), tatkala Tuhanmu memaklumkan; "Sesungguhnya jika kamu bersyukur, pasti Kami akan menambah (nikmat) kepadamu, dan jika kamu mengingkari (nikmat-Ku), Maka Sesungguhnya azab-Ku sangat pedih". (QS 14 Ibrahim: 7).

Imam Qurthubi dalam tafsirnya mengatakan; jika kalian menghitung-hitung nikmat Allah, niscaya tidak mampu menghitungnya. Di dalam tafsir Jalalain, syukur nikmat itu ialah dengan mentauhidkan Allah, sedang kufur ialah semua perkataan atau perbuatan yang maksiat, sehingga Allah menyiksanya. 101

5. Baik sangka kepada Allah. Persangkaan Allah sama dengan persangkaan hambahNya, sebagaimana Nabi bersabda dalam hadits Qudsi:

عَنْ أَبِيْ هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ : قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَنْهُ قَالَ : قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَنْهُ قَالَ : قَالَ النَّهُ عَبْدِيْ بِي عَلْيهِ وَسَلَّم يَقُوْلُ اللهُ تَعَالَى : أَنَا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِيْ بِي

 <sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Umary, Barmawie, 1986, *Materi Akhlak*, Yogyakarta, Ramadhani, hal.70
 <sup>101</sup> Sangarith, Fauzy dan M. al-Khatthath, 2003, *Taqarrub Ilahi*, Jakarta,
 Pusat studi Khazanah Ilmu-ilmu Islam, hal.110-111

وَأَنَا مَعَهُ إِذَا ذَكَرَنِي , فَإِنْ ذَكَرَنِي فِي نَفْسِهِ ذَكَرْتُهُ فِي نَفْسِهِ وَإِنْ تَقَرَّبَ إِلَيَّ نَفْسِي وَإِنْ ذَكَرَنِي فِي مَلاً خَيْرٍ مِنْهُمْ , وَإِنْ تَقَرَّبَ إِلَيَّ فِي مَلاً خَيْرٍ مِنْهُمْ , وَإِنْ تَقَرَّبَ إِلَيَّ فِرَاعًا تَقَرَّبَ إِلَيَّ فِرَاعًا تَقَرَّبتُ شِبْرًا تَقَرَّبتُ إِلَيَّ فِرَاعًا تَقَرَّبتُ إِلَيَّ فَرَاعًا تَقَرَّبتُ إِلَيْ وَرَاعًا تَقَرَّبتُ إِلَيْ وَرَاعًا رَواه إِلَيْهِ بَاعًا , وَإِنْ أَتَانِي يَمْشِي أَتَيْتُهُ هَرْوَلَةً ( رواه البخاري )

Artinya: Dari Abu Hurairah ra. Ia berkata; Nabi saw. bersabda; Allah ta`ala berfirman: Aku menurut sangkaan hambahKu kepadaKu, dan Aku bersamanya apabila ia ingat kepadaKu. Jika ia ingat padaKu dalam dirinya, maka Aku mengingatnya dalam diriKu. Jika ia ingat kepadaKu dalam kelompok orang-orang yang lebih baik dari kelompok mereka. Jika ia mendekat kepadaKu sejengkal, maka Aku mendekat kepadanya sehasta, Jika ia mendekat kepadaKu sehasta, maka Aku mendekat kepadanya sedepa. Jika ia datang kepadaKu dengan berjalan, maka Aku datang kepadanya dengan berlari-lari

Menurut Sahal al-Turturi menyatakan, bahwa akhlak yang mulia adalah tidak buruk sangka terhadap Allah atas segala sesuatu karunia dariNya. Sebaliknya kita mesti percaya bahwa Allah yang memberi petunjuk ketika kebingungan, dan menjamin rezki kepada semua manusia. 103

<sup>102</sup> Sunarto, Ahmad, 2000, *Himpunan Hadits al-Jami'ush Shahih*, Jakarta, Setia Kawan, hal.38

kecil. (HR. Bukhari). 102

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Kusumamihardja, Supan, 1978, *Studi Islamiyah*, Bogor, Team Pendidikan Agama Islam Institut Pertanian Bogor, hal.207

Hal seperti ini nabi Muhammad saw pernah ditegur oleh Allah, karena beliau merasa sedih sudah lama wahyu tidak turun, lalu Allah berfirman:

Artinya: Tuhanmu tiada meninggalkan kamu dan tiada (pula) benci kepadamu. dan Sesungguhnya hari kemudian itu lebih baik bagimu daripada yang sekarang (permulaan). dan kelak Tuhanmu pasti memberikan karunia-Nya kepadamu , lalu (hati) kamu menjadi puas. Bukankah Dia mendapatimu sebagai seorang yatim, lalu Dia melindungimu? dan Dia mendapatimu sebagai seorang yang bingung, lalu Dia memberikan petunjuk. dan Dia mendapatimu sebagai seorang yang kekurangan, lalu Dia memberikan kecukupan. (QS 93 Adh Dhuhaa: 3-8)

#### b. Akhlak terhadap Rasul.

Yang dimaksud dengan akhlak kepada rasul adalah sikap dan prilaku terhadap Nabi Muhammad sebagai Rasulullah, yang membawa ajaran Islam di muka bumi ini. Adapun sikap dan prilaku tersebut antara lain adalah:

#### 1. Cinta Kepada Rasul.

Semakin lama ummat manusia semakin berkembang dengan tingkat kebutuhan dan kepentingan masingmasing berbeda, sehingga dalam memenuhi hajat itu sering terjadi benturan kepentingan. Oleh karena itu Allah mengutus rasulNya, untuk menjelaskan aturanaturan; mana yang halal atau haram, manfaat atau mudharat, baik atau buruk, terpuji atau tercela, yang

semua itu supaya manusia berbuat baik dan menjauhi perbuatan yang tercela, sehingga selamat di dunia sampai ke akhirat.

Andai kata Allah tidak mengutus para rasul-Nya, manusia pasti tidak mengetahui halal atau haram, manfaat atau mudharat, baik atau buruk. Dengan keberadaan rasul sebagai pemberi petunjuk itu, maka semua persoalan menjadi jelas. Oleh karena itu tidak ada alasan untuk membenci Rasulullah, sebaliknya kita wajib mencintainya, yaitu dengan cara berittiba` kepada suluruh sunnahnya baik perkataan, perbuatan, taqrir dan sifatnya. 104

#### 2. Mentaati atau Ittiba` Kepada Rasul.

Sebagai wujud rasa cinta kepada rasul, kita harus ittiba` kepada gerak langkah Beliau, seperti diperintahkan oleh Allah dalam firman-Nya:

قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ٱلَّذِي لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ لَا إِلَنهَ إِلَّا هُو يُحْي لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ لَا إِلَنهَ إِلَّا هُو يُحْي وَيُمِيتُ فَعَامِنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِيّ ٱلْأُمِّيِ ٱلَّذِي وَيُمِيتُ فَعَامِنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِيّ ٱلْأُمِّيِ ٱللَّهِ وَكَلِمَتِهِ وَٱلنَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ يُومِنُ بِٱللَّهِ وَكَلِمَتِهِ وَٱلنَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ يُومِنُ لِعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ

Artinya: Katakanlah: "Hai manusia Sesungguhnya aku adalah utusan Allah kepadamu semua, Yaitu Allah yang mempunyai kerajaan langit dan bumi; tidak ada Tuhan (yang berhak disembah) selain Dia, yang menghidupkan dan mematikan, Maka berimanlah kamu kepada Allah dan Rasul-Nya, Nabi yang Ummi yang beriman kepada Allah

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Umary, Barmawie, 1986, *Materi Akhlak*, Yogyakarta, Ramadhani, hal.70

dan kepada kalimat-kalimat-Nya (kitab-kitab-Nya) dan ikutilah Dia, supaya kamu mendapat petunjuk". (QS 7 Al **A'raf: 158).** 

Di dalam surat lain Allah berfirman:

Artinya: Barangsiapa yang mentaati Rasul itu, Sesungguhnya ia telah mentaati Allah. dan Barangsiapa yang berpaling (dari ketaatan itu), Maka Kami tidak mengutusmu untuk menjadi pemelihara bagi mereka. (QS 4 An Nisa: 80)

#### 3. Mengucapkan Selawat dan Salam.

Mengucapkan kalimat selawat dan salam atas nabi, merupakan wujud nyata dari rasa cinta kepada rasul. Bahkan Allah dan para malaikat juga ber-selawat dan salam kepada nabi, sebagaimana firmanNya:

**Artinya:** Sesungguhnya Allah dan malaikat-malaikat-Nya bershalawat untuk Nabi. Hai orang-orang yang beriman, bershalawatlah kamu untuk Nabi dan ucapkanlah salam penghormatan kepadanya. (QS 33 Al Ahzab: 56).

Kemudian nabi bersabda dalam hadits Qudsi, sebagai berikut:

عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ أَبِي طَلْحَة , عَنْ أَبِيْهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُوْلَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم جَاءَ ذَاتَ يَوْمٍ وَالْبُشْرَى فِي وَجْهِهِ فَقُلْنَا : إِنَّا لَنَرَى الْبُشْرَى فِي وَجْهِكَ فَقَالَ : إِنَّا لَنَرَى الْبُشْرَى فِي وَجْهِكَ فَقَالَ : إِنَّهُ أَتَانِيَ الْمَلَكُ فَقَالَ : يَا مُحَمَّدُ , أَمَّا يُرْضِيْكَ أَنَّهُ لاَ يُصَلِّى عَلَيْكَ أَحَدُ اللهِ عَشْرًا , وَلاَ يُسَلِّمُ عَلَيْكَ أَحَدُ إِلاَّ سَلَّمْ عَلَيْكَ أَحَدُ النسائي )

Artinya: Dari Abdullah bin Abu Thalhah dari ayahnya ra, ia berkata: bahwa Rasulullah saw pada suatu hari datang dengan wajah gembira, lalu kami berkata: sesungguhnya kami melihat kegembiraan di wajahmua, Beliau bersabda: sesungguhnya malaikat dating kepadaku, ia berkata wahai Muhammad, abekankah menjadikan engkau ridha, bahwa tidaklah seseorang membaca selawat [memohon rahmat] atasmu, melainkan Aku melimpahkan rahmat atasnya sepuluh kalinya, dan tidak seorang pun memohon keselamatan atasnya sepuluh kalinya. (HR. Nasa`i). 105

#### c. Akhlak Kepada Pribadi.

Yang dimaksud akhlak kepada pribadi ialah sifat atau prilaku yang menyangkut pribadi seseorang yang harus dilatih dan dibina, seperti ; siddik, amanat, sabar, tawaduk dan manahan hawa nafsu. Sebagaimana uraian berikut:

 $^{105}$ Sunarto, Ahmad, 2000,  $\it Himpunan~ Hadits~ al-Jami'ush~ Shahih,~ Jakarta, Setia Kawan, hal.71$ 

- 150 - Dasar-Dasar Akhlak

#### 1. Siddik.

Siddik adalah salah satu sifat yang dimiliki rasul yang patut ditiru, yakni jika berkata selalu mengeluarkan perkataan yang benar sesuai dengan realita yang ada, sehingga ia dapat dipercaya oleh setiap orang. Sehubungan dengan itu Allah berfirman:

Artinya: Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kamu kepada Allah dan Katakanlah Perkataan yang benar, niscaya Allah memperbaiki bagimu amalan-amalanmu dan mengampuni bagimu dosa-dosamu. dan Barangsiapa mentaati Allah dan Rasul-Nya, Maka Sesungguhnya ia telah mendapat kemenangan yang besar. (QS 33 Al Ahzab: 70-71).

#### 2. Amanat

Amanat itu merupakan kepercayaan yang diberikan kepada seseorang berupa; harta, anak, jabatan dan sebagainya adalah titipan yang harus dijaga dan dipelihara sebagaimana mestinya. 106 Sesuai dengan sabda Nabi:

جَاءَ رَجُلٌ سَأَلَ رَسُوْلَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم مَتَى تَقُوْمُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم مَتَى تَقُوْمُ السَّاعَةُ ؟ فَقَالَ السَّاعَةُ . فَقَالَ السَّاعَةُ . فَقَالَ

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> H.A. Mustofa, 1985, 150 Hadits Pilihan; Untuk Pembinaan Aqidah dan Akhlak, Semarang, Al-Ikhlas

### : وَكَيْفَ إِضَاعَتِهَا ؟ قَالَ: إِذَا وُسِدَ اْلأَمْرُ إِلَى غَيْرِ أَهْلِهِ فَانْتَظِرِ السَّاعَة ( رواه البخاري )

Artinya: Seorang laki-laki datang bertanya kepada Rasulullah saw; Bilakah kiamat itu terjadi? Rasulullah berkata; bila amanah diabaikan, maka tunggulah kiamat itu. Laki-laki itu berkata; bagaimana jika mengabaikan amanat itu? Jawab Rasullah; Apabila urusan itu diserah kan kepada yang ahlinya, maka tunggulah kiamat itu. (HR. Bukhari).

#### 3. Sabar.

Sabar adalah prilaku pengendalian diri seseorang terhadap semua ujian yang ditimpakan kepadanya. Sabar dalam melaksanakan perintah yaitu sikap ikhlas melaksanakan perintah, kemudian sabar dalam menjauhi larangan yaitu berjuang mengendalikan diri untuk meninggalkannya, dan sabar dalam musibah yaitu pasrah kepada Allah dan mengambil hikmahnya. 107

Berkaitan dengan sabar ini, Allah berfirman:

**Artinya:** dan sungguh akan Kami berikan cobaan kepadamu, dengan sedikit ketakutan, kelaparan, kekurangan harta, jiwa dan buah-buahan. dan berikanlah berita gembira kepada orang-orang yang sabar. (QS 2 Al Baqarah : 155).

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Hidayat, Komaruddin, 2000, *Buku Teks Pendidikan Agama Islam Pada Perguruan Tinggi Umum*, Jakarta, Bulan Bintang, hal.170

#### 4. Tawaduk.

Tawaduk yaitu rendah hati, selalu menghargai orang yang dihadapinya, tidak menganggap rendah orang lain, menyingkirkan sifat iri, dengki dan sombong, karena ia sadar bahwa dirinya tidak berdaya. 108
Firman Allah:

**Artinya :** dan janganlah kamu memalingkan mukamu dari manusia (karena sombong) dan janganlah kamu berjalan di muka bumi dengan angkuh. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang sombong lagi membanggakan diri. (QS 31 Luqman : 18).

#### 5. Menahan Hawa Nafsu.

Menahan hawa nafsu ialah upaya pengendalian diri dari sesuatu yang dapat melakukan perbuatan tercela. Sesuai dengan firman Allah:

Artinya: dan Adapun orang-orang yang takut kepada kebesaran Tuhannya dan menahan diri dari keinginan hawa nafsunya, Maka Sesungguhnya syurgalah tempat tinggal(nya).(QS 79 An Nazi'at: 40-41)

 $<sup>^{108}</sup>$  Hidayat, Komaruddin, 2000, Buku Teks Pendidikan Agama Islam Pada Perguruan Tinggi Umum, Jakarta, Bulan Bintang, hal.171

#### 6. Menahan Amarah.

Menahan amarah ini, juga termasuk pengendalian diri atas situasi yang tidak kondusif, sehingga dapat memancing kemarahan. Dan Allah mencintai orang-orang yang mampu menahan amarah itu, sesuai dengan firmanNya:

**Artinya:** (yaitu) orang-orang yang menafkahkan (hartanya), baik di waktu lapang maupun sempit, dan orang-orang yang menahan amarahnya dan mema'afkan (kesalahan) orang. Allah menyukai orang-orang yang berbuat kebajikan. (QS 3 Ali Imran: 134)

#### d. Akhlak Kepada Keluarga.

Akhlak kepada keluarga adalah sikap kasih sayang yang dibangun dalam bentuk komunikasi di antara anggota keluarga, sehingga terjadi hubungan yang harmonis; anakanak menghormati orang tua, orang tua menyayangi mereka dan suami-isteri saling mencintai dan menghormati. 109

Adapun akhlak kepada keluarga itu, meliputi; sikap anak kepada orang tua, sikap orang tua terhadap anak-anaknya, dan hubungan antara suami-isteri.<sup>110</sup>

#### 1. Sikap Anak Kepada Orang tua.

Yang harus dilakukan oleh anak kepada orang tua adalah birrul walidain yaitu berbuat baik kepada keduanya, sebagaimana firman Allah:

<sup>110</sup> Kusumamihardja, Supan, 1978, *Studi Islamiyah*, Bogor, Team Pendidikan Agama Islam Institut Pertanian Bogor, hal.208

\_

Hidayat, Komaruddin, 2000, Buku Teks Pendidikan Agama Islam Pada Perguruan Tinggi Umum, Jakarta, Bulan Bintang, hal.173

وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعۡبُدُوۤا إِلَّآ إِيَّاهُ وَبِٱلْوَالِدَيۡنِ إِحۡسَنَا ۚ إِمَّا يَبُلُغَنَّ عِندَكَ ٱلۡكِبَرَ أَحَدُهُمَاۤ أَوۡ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُل هُمَا فَلَا تَقُل هُمَا أَوۡ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُل هُمَا وَقُل لَّهُمَا قَوۡلاً كَرِيمًا ﴿ وَٱخۡفِضَ أَفُو وَلاَ تَهۡرَهُمُا وَقُل لَّهُمَا قَوۡلاً كَرِيمًا ﴿ وَٱلۡخُمُهُمَا كَمَا لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ ٱرْحَمَهُمَا كَمَا لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ ٱرْحَمَهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيرًا ﴿

Artinya: dan Tuhanmu telah memerintahkan supaya kamu jangan menyembah selain Dia dan hendaklah kamu berbuat baik pada ibu bapakmu dengan sebaik-baiknya. jika salah seorang di antara keduanya atau Kedua-duanya sampai berumur lanjut dalam pemeliharaanmu, Maka sekali-kali janganlah kamu mengatakan kepada keduanya Perkataan "ah" dan janganlah kamu membentak mereka dan ucapkanlah kepada mereka Perkataan yang mulia. dan rendahkanlah dirimu terhadap mereka berdua dengan penuh kesayangan dan ucapkanlah: "Wahai Tuhanku, kasihilah mereka keduanya, sebagaimana mereka berdua telah mendidik aku waktu kecil".(QS 17 Al Isra': 23-24)

Berbuat baik kepada kedua orang tua itu hukumnya wajib, terlebih kepada ibu, sebab keduanya telah berjasa membesarkan dan mendidik anak sampai dewasa, sesuai dengan sabda Nabi:

جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُوْلِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم فَقَالَ : يَا رَسُوْلَ اللهِ , مَنْ أَحَقُّ النَّاسِ بِحُسْنِ صَحَابَتِي ؟ قَالَ أُمُّكَ رَسُوْلَ اللهِ , مَنْ أَحَقُّ النَّاسِ بِحُسْنِ صَحَابَتِي ؟ قَالَ أُمُّكَ

, قَالَ ثُــمَّ مَنْ ؟ ؟ قَالَ أُمُّكَ , قَالَ ثُـمَّ مَنْ ؟ قَالَ أُمُّكَ , قَالَ ثُـمَّ مَنْ ؟ قَالَ أُمُّكَ , قَالَ ثُـمَّ مَنْ ؟ قَالَ أُبُوْكَ (رواه البخاري ومسلم)

Artinya: Suatu hari seorang lelaki datang kepada Rasulullah saw, lalu berkata; Wahai Rasulullah, siapakah manusia yang paling berhak aku pergauli dengan baik? Rasulullah menjawab; Ibumu. Orang itu bertanya lagi; Setelah itu siapa? Rasulullah menjawab; Ibumu. Orang itu bertanya lagi; Lalu siapa? Rasulullah mejawab; Ibumu. Orang itu kembali bertanya; Kemudian siapa? Rasulullah bersabda; Bapakmu. (HR. Bukhari dan Muslim). 111

Berbuat baik kepada orang tua, tidak terbatas ketika dia masih hidup saja, tetapi sampai beliau meninggal, dengan mendoakan baginya, melaksanakan janjinya, dan menyambung silaturrahim dengan kawan dekatnya. Nabi sabda:

يَا رَسُوْلَ اللهِ هَلْ بَقِيَ مِن بِرِّ أَبُوَيَّ شَيْءٌ أَبُرُّهُمَا بِهِ بَعْدَ مَوْتِهِمَا ؟ قَالَ : نَعَسْم , الصَّلاَةُ عَلَيْهِمَا , وَالإستِغْفَارُ لَهُمَا , وَإِنْفَاذُ عَهْدِهِمَا مِنْ بَعْدِهِمَا وَصِلَةُ الرَّحِمِ الَّتِي لاَ لَهُمَا , وَإِنْفَاذُ عَهْدِهِمَا مِنْ بَعْدِهِمَا وَصِلَةُ الرَّحِمِ الَّتِي لاَ تُوصَلُ إِلاَّ بِهِمَا وَإِكْرَامُ صَدِيْقِهِمَا ( رواه أبو داود عن أبي أسد )

Artinya: Ya Rasulullah, apakah saya masih tetap dapat berbuat kebaikan pada kedua orang tua saya sesudah

\_

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Sunarto, Ahmad, 2000, *Himpunan Hadits al-Jami'ush Shahih*, Jakarta, Setia Kawan, hal.154

keduanya meninggal dunia? Nabi menjawab; Masih ada, ialah; Memohonkan rahmat untuknya, memohonkan ampun untuknya, menunaikan segala janjinya, bersilaturrahim (kepada orang) yang tidak dapat dihubungi kecuali dengannya serta menghormati kawan dekatnya. (HR. Abu Daud dari Abu Asid). 112

#### 2. Sikap Orang tua Terhadap Anak-anaknya.

Anak merupakan titipan [amanah] dari Allah yang wajib dijaga dan dipelihara, mengabaikan amanah adalah dosa. Di antara kewajiban orang tua itu ialah memberi nafkah dan mendidik.

Memberi nafkah.

Salah satu wujud tanggung jawab orang tua terhadap anaknya ialah memberi napkah lahiriah seperti; makan, minum, pakaian dan tempat tinggal. Selain dari itu memberikan nafkah batiniah seperti; perhatian dan kasih sayang. Dan berdosa bagi orang tua yang sengaja melalaikan tanggung jawab itu, apalag kalau ada yang sampai menganiaya bahkan membunuh anaknya, dengan alasan tidak mampu membiayai hidup mereka. Allah berfirman:

**Artinya:** Katakanlah: "Marilah kubacakan apa yang diharamkan atas kamu oleh Tuhanmu Yaitu: janganlah kamu mempersekutukan sesuatu dengan Dia, berbuat baiklah terhadap kedua orang ibu bapa, dan janganlah kamu

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> H.A. Mustofa, 1985, *150 Hadits Pilihan; Untuk Pembinaan Aqidah dan Akhlak,* Semarang, Al-Ikhlas, hal.198

membunuh anak-anak kamu karena takut kemiskinan, Kami akan memberi rezki kepadamu dan kepada mereka, dan janganlah kamu mendekati perbuatan-perbuatan yang keji, baik yang nampak di antaranya maupun yang tersembunyi, dan janganlah kamu membunuh jiwa yang diharamkan Allah (membunuhnya) melainkan dengan sesuatu (sebab) yang benar". demikian itu yang diperintahkan kepadamu supaya kamu memahami(nya).(QS 6 Al An'am: 151)

#### Mendidik.

Anak adalah laksana kertas putih dan suci, kemudian dia akan berubah sesuai kondisi atau situasi yang menglilinginya, jika dia berada dilingkungan yang baik, maka ia akan menjadi baik, demikian pula sebaliknya. Lingkungan yang pertama ia kenal adalah keluarga, maka prilaku orang tua di sini sangat mempengaruhi pembentukan karakter si anak. Itu sebabnya Nabi bersabda:

**Artinya:** Setiap anak yang dilahirkan adalah fitrah, selanjutnya orang tuanya yang menjadikannya [beragama] majusi, yahudi atau nasrani.

Di sini fungsi orang tua menjadi figur pertama dan utama dalam pendidikan anak dimulai dalam lingkungan keluarga, kemudian memilih sekolah yang tepat dan tidak menjerumuskan anak ke kekafiran. Firman Allah:

### يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُوۤاْ أَنفُسَكُمۡ وَأَهۡلِيكُمۡ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلۡحِجَارَةُ عَلَيۡهَا مَلَتِهِكَةٌ غِلَاظٌ شِدَادٌ لَّا يَعۡصُونَ ٱللَّهَ مَآ أَمَرَهُمۡ وَيَفۡعَلُونَ مَا يُؤۡمَرُونَ

Artinya: Hai orang-orang yang beriman, peliharalah dirimu dan keluargamu dari api neraka yang bahan bakarnya adalah manusia dan batu; penjaganya malaikat-malaikat yang kasar, keras, dan tidak mendurhakai Allah terhadap apa yang diperintahkan-Nya kepada mereka dan selalu mengerjakan apa yang diperintahkan. (QS 66 At Tahriim: 6).

Nabi Allah "Luqman" memberikan contoh dasar pendidikan bagi anak-anaknya, sebagaimana dijelaskan dalam Al Quran:

Artinya: dan (ingatlah) ketika Luqman berkata kepada anaknya, di waktu ia memberi pelajaran kepadanya: "Hai anakku, janganlah kamu mempersekutukan Allah, Sesungguhnya mempersekutukan (Allah) adalah benar-benar kezaliman yang besar". (QS 31 Luqman: 13)

#### 3. Hubungan Antara Suami-Isteri

Masalah hubungan antara suami isteri ini perlu mendapat perhatian, sebab jika diabaikan maka sering terjadi percekcokan dalam rumah tangga, sehingga pada awal perkawinan mereka adalah bertujan membentuk keluarga sakinah yang mawaddah warahmah itu berubah menjadi malapetaka.

Untuk menghindari sesuatu yang tidak diinginkan itu, meka perlu membangun komunikasi yang baik dan saling memberikan perhatian di antara suami isteri. terjadi hubungan timbal-balik, yakni kewajiban suami hakekatnya adalah hak isteri, sebaliknya kewajiban isteri adalah hak suami. Kalau masing-masing menyadari kewajibannya, maka pasti masing-masing akan mendapatkan haknya. Di sini yang terpenting adalah bagaimana menunaikan kewajibannya, bukan menuntut hak.

Sikap suami terhadap isteri;

a) Menjadi pemimpin yang melindungi keluarga. Firman Allah:

**Artinya:** kaum laki-laki itu adalah pemimpin bagi kaum wanita.

b) Mempergauli isteri dengan baik. Firman Allah:

**Artinya:** Dan pergaulilah wanita-wanita itu dengan baik. (QS 4 an-Nisa`: 19).

c) Berlaku lemah lembut. Sabda Nabi:

**Artinya:** Rasulullah bersabda; Berilah nasehat pada perempuan itu dengan baik, sesungguhnya perempuan itu diciptakan dari tulang rusuk yang bengkok, padahal semua rusuk itu bengkok. Sesungguhnya ada yang lebih bengkok yaitu tulang rusuk bagian atas. Maka jika cara meluruskan dengan kasar akan patahlah tulang rusuknya dan jika dibiarkan akan tetap bengkok. Dari itu dalam memberi nasehat kebaikan harus berhati-hati dengan cara yang baik. (HR Bukhari-Muslim). 113

Sikap isteri terhadap suami;

a) Taat kepada suami. Firman Allah:

**Artinya:** Wanita yang shaleh ialah wanita yang taat, lagi memelihara diridibalik penglihatan suaminya, oleh karena itu Allah telah memelihara mereka. (QS 4 An-Nisa`: 34).

b) Melayani suami. Firman Allah:

**Artinya:** Isteri-isterimu adalah pakaian bagimu dan kamupun pakaian bagimereka. (QS 2 Al-Bagarah: 187).

 $<sup>^{113} \</sup>mathrm{Sunarto}$ , Ahmad, 2000, Himpunan Hadits al-Jami'ush Shahih, Jakarta, Setia Kawan, hal. 160

#### c) Menjaga kehormatan. Firman Allah:

وَقُل لِّلْمُؤْمِنَتِ يَغْضُضَّنَ مِنَ أَبْصَرِهِنَّ وَكَفَظَنَ فَكُفَظُنَ فَكُومَهُنَّ وَلَا يُبْدِينَ وَيَنتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا فَرُوجَهُنَّ وَلَا يُبْدِينَ وَلَا يُبْدِينَ وَيَنتَهُنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ وَلَا يُبْدِينَ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَ

**Artinya:** Katakanlah kepada wanita yang beriman, pandangannya hendaklah mereka menahan memelihara kamaluannya dan janganlah mereka menampakkan perhiasannya. kecuali yang biasa nampak dari padanya. Dan hendaklah mereka menutupkan kain kudung ke dadanya dan janganlah menampakkan perhiasannya kecuali kepada suami mereka. (24 An-Nur: 31).

#### e. Akhlak kepada Masyarakat.

Masyarakat berasal dari kata *musyarakah* yang berarti persekutuan hidup manusia atau sekelompok manusia yang hidup di suatu daerah, yang terdiri dari berbagai etnis dan budaya yang berbeda. Dalam mengatur masyarakat hertrogen ini, Islam meletakkan prinsip-prinsip dasar dalam hidup bermasyarakat, seperti; persamaan, kemerdekaan dan persaudaraan.<sup>114</sup>

Selain itu terdapat pula prinsip-prinsip;kerjasama umat manusia, toleransi, keadilan dan kasih sayang.<sup>115</sup>

Muhammadiyah, Yogyakarta, Badan Pendidikan Kader PP Muhammadiyah, hal.15

- 162 - Dasar-Dasar Akhlak

\_

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Kusumamihardja, Supan, 1978, *Studi Islamiyah*, Bogor, Team
Pendidikan Agama Islam Institut Pertanian Bogor, hal.164
<sup>115</sup> Nashir, haedar, dkk, 1994, *Materi Induk Perkaderan*

#### 1) Prinsip persamaan.

Semua manusia di hadapan Allah sama, walaupun berbeda jenis kelamin, kekayaan, jabatan, ras atau golongan. Adapun yang membedakan di antara mereka adalah taqwanya. Sebagaimana firman Allah:

Artinya: Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang lelaki dan seorang perempuan, dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa bersuku-suku, agar kamu saling mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia di antara kamu ialah orang-orang yang paling taqwa diantara kamu. (QS 49 Al-Hujarat: 13).

Rasulullah saw memberikan contoh dalam persamaan ini, ketika beliau mendiri kan masjid di Madinah sebagai tempat pusat kegiatan seluruh umat Islam, tanpa ada rasa perbedaan antara satu dengan lain, untuk beribadah kepada Allah swt. 116

#### 2) Prinsip Kemerdekaan.

Di antara prinsip kemerdekaan ialah Islam memberikan kebebasan kepada manusia untuk memeluk agama yang diyakininya. Firman Allah:

Kusumamihardja, Supan, 1978, Studi Islamiyah, Bogor, TeamPendidikan Agama Islam Institut Pertanian Bogor, hal. 165

لَاۤ إِكۡرَاهَ فِي ٱلدِّينِ ۖ قَد تَّبَيَّنَ ٱلرُّشَدُ مِنَ ٱلْغَيِّ ۚ فَمَن يَكَفُرَ الْرَّشَدُ مِنَ ٱلْغَيِّ فَمَن يَكَفُرَ اللَّهِ فَقَدِ ٱسۡتَمۡسَكَ بِٱلْغُرُوةِ ٱلْوُثۡقَىٰ اللَّهُ مَرِيعُ عَلِيمٌ لَا ٱنفِصَامَ لَهَا ۗ وَٱللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ

Artinya: tidak ada paksaan dalam agama. Sesungguhnya telah jelas jalan yang benar dari pada jalan yang salah, karena itu barangsiapa yang ingkar kepada Thaghut dan beriman kepada Allah, maka sesungguhnya ia telah berpegang pada buhul tali yang amat kuat yang tidak akan putus. Dan Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui. (QS 2 Al-Bagarah: 256).

#### 3) Prinsip Toleransi.

Islam sangat menghargai adanya perbedaan dalam semua aspek di antara umat, bahkan sampai masalah agamapun Islam toleransi, yakni membiarkan pemeluknya beribadah menurut kepercayaannya, tetapi Islam telah memberikan batasan yang jelas, yaitu tidak boleh mencapur adukkan antara ajaran-ajaran agama apalagi mengikutinya. Dijelaskan dalam firman Allah:

قُلْ يَتَأَيُّنَا ٱلْكَنفِرُونَ ۞ لَآ أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ۞ وَلَآ أَتُمْ يَتَأَيُّنَا ٱلْكَنفُرُونَ ۞ وَلَآ أَتُمْ عَبِدُونَ مَآ أَعْبُدُ وَلَآ ۞ أَناْ عَابِدٌ مَّا عَبَدتُّمْ ۞ وَلَآ أَنتُمْ عَبِدُونَ مَآ أَعْبُدُ ۞ لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ ۞ أَنتُمْ عَبِدُونَ مَآ أَعْبُدُ ۞ لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ ۞

Artinya: Katakanlah [Muhammad]; Wahai orang-orang kafir. Aku tidak akan menyembah apa yang kemu sembah, dan kamu bukan penyembah apa yang kami sembah, dan aku tidak pernah menjadi penyembah apa yang kamu

sembah, dan kamu tidak pernah [pula] menjadi penyembah apa yang kami sembah, untukmu agamamu dan untukkulah agamaku. (QS 109 Al-Kafirun: 1-6).

#### 4) Prinsip Kerjasama Umat Manusia.

Manusia tidak dapat hidup sendiri, harus bekerja sama dengan manusia lainnya di dalam memenuhi hajat hidupnya, dengan ketentuan bekerjasama di dalam kebaikan dan ketagwaan, bukan sebaliknya. Firman Allah:

Artinya: dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam berbuat dosa dan pelanggaran. dan bertakwalah kamu kepada Allah, Sesungguhnya Allah Amat berat siksa-Nya. (QS 5 Al Ma'idah: 2)

#### 5) Prinsip Keadilan.

Islam mengajarkan supaya berlaku adil dalam segala hal, termasuk menetapkan hukum. Sebagaimana firman Allah:

**Artinya:** Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanat kepada yang berhak menerimanya, dan (menyuruh

kamu) apabila menetapkan hukum di antara manusia supaya kamu menetapkan dengan adil. Sesungguhnya Allah memberi pengajaran yang sebaik-baiknya kepadamu. Sesungguhnya Allah adalah Maha mendengar lagi Maha melihat. (QS 4 An Nisa: 58).

#### 6) Prinsip Kasih Sayang.

Islam mengajarkan kasih sayang di antara sesama dan melarang bersikap kasar, karena hanya akan melahirkan permusuhan, setidaknya akan dijauhi oleh orang di sekitarnya. Firman Allah:

Artinya: Sekiranya kamu bersikap keras lagi hati kasar, tentulah mereka akan menjauhkan diri dari sekelilingmu. (QS 3 Ali-Imran: 159).

#### 7) Prinsip Persaudaraan.

Menurut garis keturunan semua manusia berasal dari yang satu yaitu dari Adam artinya semua manusia hakekatnya bersaudara apalagi jika seiman dan seagama. Dalam hal ini Allah berfirman:

**Artinya:** Sesungguhnya orang-orang mukmin adalah bersaudara, karena itu damaikanlah di antara kedua saudaramu dan bertaqwalah kepada Allah supaya kamu mendapat rahmat. (QS 49 Al-Hujarat: 10).

#### f. Akhlak Kepada Negara

Yang dimaksud akhlak kepada negara adalah sikap prilaku terhadap kehidupan berbangsa dan bernegara. Atau keikut sertaan kita di dalam mengisi pembangunan, baik sebagai pemimpin maupun sebagai rakyat. Prilaku yang harus dikembangkan antara lain sebagai berikut:

#### 1) Musyawarah.

Salah satu metode dalam pengambilan keputusan yang adil dan bijaksana adalah melalui musyawarah, guna mencari solusi atas permasalahan yang ada. Sehingga hasil keputusan musyawarah itu benar-benar menyentuh semua lapisan. Sesuai dengan firman Allah

Artinya: Dan bermusyawarahlah dengan mereka dalam urusan itu. Kemudian apabila engkau telah membulatkan tekad, maka bertawakallah kepada Allah. Sungguh Allah mencintai orang yang bertawakal. (QS 3 Ali-Imran: 159)

#### 2) Menegakkan Keadilan.

Sikap adil dalam kehidupan bernegara harus benarbenar dimiliki oleh pemimpin sebagai pemegang amanat rakyat, agar dapat menyelesaikan permasalahan mereka secara adil dan bijak. 117 Sehubungan dengan keadilan ini, Allah berfirman:

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Kusumamihardja, Supan, 1978, *Studi Islamiyah*, Bogor, Team Pendidikan Agama Islam Institut Pertanian Bogor, hal.183

## يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ ۚ

**Artinya:** Wahai orang-orang yang beriman, jadila kamu penegak keadilan, menjadi saksi karena Allah, walaupun terhadap dirimu sendiri atau terhadap ibu-bapak dan kaum kerabatmu. (QS 4 An Nisa`: 135).

#### 3) Amar Makruf dan Nahi Munkar.

Segenap anak bangsa, harus berperan aktif di dalam mengajak kepada kebaikan dan mencegah atas perbuatan yang munkar. Firman Allah:

Artinya: Dan hendaklah ada di antara kamu ada segolongan orang yang menyeru kepada kebajikan, menyuruh [berbuat] yang makruf dan mencegah dari yang munkar. Dan mereka itulah orang-orang yang beruntung. (QS 3 Ali-Imran: 104).

#### 4) Pemimpin Mengasihi Rakyat.

Rasulullah mengingatkan kepada para pemimpin, bahwa nanti dia akan diminta pertanggung jawaban atas kepemimpinannya. Sabda Nabi:

**Artinya:** Ketahuilah, bahwa kamu sekalian adalah pemimpin dan kamu semua bertanggung jawab atas apa yang dipimpin. (HR. Muslim). <sup>118</sup>

Selaku pemimpin hendaklah ia memperhatikan dan mengasihi orang yang dipimpinnya, rasulullah saw sangat marah kepada para pemimpin yang tidak memperhatikan rakyatnya, sebagaimana sabda Nabi:

عَنْ عَائِشَةَ سَمِعْتُ مِنْ رَسُوْلِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُوْلُ فِي بَيْتِي هَذَا اللَّهُمَّ مَنْ وَلِيَ مِنْ أَمْرِ أُمَّتِي شَيْئًا فَشَقَّ عَلَيْهِ وَمَنْ وَلِيَ مِنْ أَمْرِ أُمَّتِي شَيْئًا فَرَفَقَ بِهِمْ عَلَيْهِ وَمَنْ وَلِيَ مِنْ أَمْرِ أُمَّتِي شَيْئًا فَرَفَقَ بِهِمْ فَارْفُقْ بِهِ ( رواه مسلم )

Artinya: Dari Aisyah ra. la berkata; Aku mendengar rasulullah saw. berdoa di rumahku. Doanya; Ya Allah, siapa yang menjabat suau jabatan dalam pemerintah umatku, lalu dia mempersulit urusan rakyat, maka persulitlah dia. Dan barangsiapa yang menjabat suatu jabatan dalam pemerintahan umatku, lalu dia berusaha menolong mereka, maka tolonglah dia. (HR. Muslim). 119

Di dalam hadits Qudsi, dijelaskan bahwa Allah mencintai orang-orang yang saling mengasihi. Sabda Nabi:

<sup>119</sup> Fatihuddin dan Abul Yasin, t.t., *Himpunan Hadits Teladan Shohih Muslim*, Surabaya, Terbit Terang, hal.184

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Fatihuddin dan Abul Yasin, t.t., *Himpunan Hadits Teladan Shohih Muslim*, Surabaya, Terbit Terang, hal.189

حَقَّتْ مَحَبَّتِيْ لِلَّذِيْنَ يَتَصَادَقُوْنَ حَقَّتْ مَحَبَّتِيْ لِلَّذِيْنَ يَتَصَادَقُوْنَ حَقَّتْ مَحَبَّتِيْ لِلَّذِيْنَ يَتَصَادَقُوْنَ حَقَّتْ مَحَبَّتِيْ لِلَّذِيْنَ يَتَنَاصَرُوْنَ مِنْ أَجْلِي ( رواه مسلم )

**Artinya:** Mereka yang berteman satu sama lain karena Aku, berhak memperoleh cintaKu dan mereka saling membantu antara sesamanya karena Aku, mereka berhak memperoleh cintaKu. (HR Muslim). <sup>120</sup>

5) Rakyat Taat Kepada Pemimpin. Taat kepada pemimpin itu merupakan perintah agama, tertuang di dalam firman Allah:

Artinya: Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul dan Pemimpin di antar kamu. (QS 4 An Nisa`: 59).

Di dalam hadits, Nabi bersabda:

مَنْ أَطَاعَنِي فَقَدْ أَطَاعَ اللهَ وَمَنْ عَصَانِيْ فَقَدْ عَصَى اللهَ وَمَنْ عَصَانِيْ فَقَدْ عَصَى اللهَ وَمَنْ أَطَاعَ فَقَدْ وَمَنْ عَصَى أَمِيْرِيْ فَقَدْ وَمَنْ عَصَى أَمِيْرِيْ فَقَدْ عَصَانِيْ وَمَنْ عَصَى أَمِيْرِيْ فَقَدْ عَصَانِيْ ( رواه البخاري و مسلم )

\_

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Sunarto, Ahmad, 2000, *Himpunan Hadits al-Jami'ush Shahih*, Jakarta, Setia Kawan, hal.301

Artinya: Siapa saja yang taat kepadaku, sesungguhnya dia taat kepada Allah, dan siapa saja yang durhaka kepadaku, sesungguhnya dia durhaka kepada Allah, dan siapa saja yang taat kepada pemimpinku, sungguh dia taat kepadaku, dan siapa saja yang membangkan kepada pemimpinku, berarti dia membangkang kepadaku. (HR. Bukhari-Muslim).

Namun demikian, Islam memerintahkan taat kepada pemimpin sepanjang tidak untuk berbuat maksiat. Sabda Nabi:

**Artinya:** Sikap mendengar dan taat adalah wajib atas seorang Muslim, baik ia suka ataupu benci terhadap suatu perintah pemimpinnya, selama perintah itu bukan untuk melakukan kemaksiatan. Apabila perintah untuk kemaksiatan, maka tidak boleh mendengarkan dan menaati.(HR. Bukhari).<sup>121</sup>

### 2. Akhlak Mazmumah

Akhlak Mazmumah ialah semua sikap atau prilaku yang dilarang oleh Al Qur`an dan As Sunnah, yang meliputi:

- a. Akhlak Kepada Allah.
- 1) Durhaka Kepada Allah.

Durhaka kepada Allah adalah tindakan yang menentang hukum Allah, dan perbuatan itu terhina bahkan kafir. Sebagaimana firman Allah:

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Sangarith, Fauzy dan M. al-Khatthath, 2003, *Taqarrub Ilahi*, Jakarta, Pusat studi Khazanah Ilmu-ilmu Islam, hal.167-168

إِنَّ ٱلَّذِينَ شُحَآدُّونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ مُ كُبِتُواْ كَمَا كُبِتَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَقَدْ أَنزَلْنَآ ءَايَتٍ بَيِّنَتٍ وَلِلْكَنفِرِينَ عَذَابُ مُهِينٌ

Artinya: Sesungguhnya orang-orang yang yang menentang Allah dan Rasul-Nya, pasti mendapat kehinaan sebagaimana orang-orang yang sebelum mereka telah mendapat kehinaan. Sesungguhnya Kami telah menurunkan bukti-bukti nyata. dan bagi orang-orang kafir ada siksa yang menghinakan. (QS 58 Al Mujadilah: 5).

#### 2) Kufur Nikmat.

Kalau ingin mengetahui nikmat Allah, niscaya kita tidak dapat menghitungnya, seperti nikmat; sehat, sempat, iman dan Islam. Oleh karena itu, kita diperintahkan bersyukur dan dilarang kufur atas nikmat itu. 122

Firman Allah:

وَإِذْ تَأَذَّرَ رَبُّكُمْ لِإِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ وَلَإِن كَفَرْتُمْ الأَزِيدَنَّكُمْ وَلَإِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدُ

**Artinya:** Dan [ingatlah], ketika Tuhanmu memaklumkan; sesungguhnya jika kamu bersyukur, pasti Kami akan menambah [nikmat] kepadamu dan jika kamu ingkar

- 172 - Dasar-Dasar Akhlak

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup>Umary, Barmawie, 1986, *Materi Akhlak,* Yogyakarta, Ramadhani, hal.64

(nikmatKu), maka sesungguhnya azab-Ku sangatlah pedih. (QS 14 Ibrahim: 7).

### 3) Putus Asah Dengan Rahmat Allah.

Dalam menempuh hidup di dunia ini, tidak selamanya berjalan sesuai dengan harapan, ada kalanya kita menemukan kegagalan dan kegagalan. Situasi seperti ini terkadang membuat putus asah, padahal berputus asah dengan rahmat Allah adalah dosa, sebab qadha dan qadar itu merupakan taqdir dari Allah. Dikisahkan dalam al-qur`an tentang hilangnya Yusuf, usaha untuk mencarinya sudah dilakukan tetapi belum berhasil, hingga merasa putus asah. Firman Allah:

Artinya: Hai anak-anakku, Pergilah kamu, Maka carilah berita tentang Yusuf dan saudaranya dan jangan kamu berputus asa dari rahmat Allah. Sesungguhnya tiada berputus asa dari rahmat Allah, melainkan kaum yang kafir". (QS 12 Yusuf: 87).

### b. Akhlak Kepada Rasul.

Yang termasuk akhlak tercela terhadap rasulullah saw. Antara lain:

1) Ingkar Terhadap Sunnah.

Ingkar terhadap sunnah adalah suatu perbuatan yang tidak patuh pada perintah Nabi saw. Sedang Allah memerintahkan untuk ittiba` kepadanya. Firman Allah:

# وَمَآ ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَنكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُواْ وَٱتَّقُواْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللللْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُولِي اللْمُلْمُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُلُمُ اللّهُ الْ

**Artinya:** Apa yang diberikan Rasul kepadamu, maka terimalah dan apa yang dilarangnya bagimu, maka tinggalkanlah. Dan bertawakallah kepada Allah. Sungguh Allah, sangat keras hukumanNya. (QS 59 Al-Hasyr: 7).

#### 2) Mencela Rasul.

Perbuatan mencela kepada siapapun merupakan sikap yang dilarang Islam, apalagi terhadap rasulullah saw. Sesuai dengan sabda Nabi:

**Artinya:** Dari Ibnu Umar ra. Dari Abu baker ash-Shiddiq ra. Berkata; Peliharalah kehormatan Nabi Muhammad saw, yaitu dengan memuliakan ahli baitnya. (HR. Bukhari). 123

Kemudian di dalam al-qur`an Allah berfirman:

- 174 - Dasar-Dasar Akhlak

\_

 $<sup>^{123}</sup>$  Shabir, Muslich, 1981,  $Terjemahan\ Riyadus\ Shalihin,\ Jil.I,\ Semarang,\ Karya\ Thoha\ Putra,\ hal.196$ 

Artinya: Hai orang-orang tang beriman, janganlah suatu kaum mengolok-olok kaum yang lain, (karena) boleh jadi mereka (yang diperolok-olokkan) lebih baik dari mereka (yang mengolok-olok). (QS 49 Al Hujarat:11).

Di dalam ayat lain Allah berfirman:

**Artinya:** Celakalah bagi setiap pengumpat dan pencela. (QS 104 Al-Humazah:1).

#### c. Akhlak Pada Pribadi.

Prilaku buruk pada pribadi seseorang, antara lain:

# 1) Pembohong.

Allah sangat murka kepada orang mengatakan sesuatu yang tidak sesuai dengan perbuatannya. Sebagaimana firman Allah:

**Artinya:** Hai orang-orang yang beriman, mengapa kamu mengatakan apa yang tidak kamu perbuat. Amat besar kebencian di sisi Allah bahwa kalian telah mengatakan apa-apa yang tidak kalian kerjakan. (QS 61 Ash-Shaf: 2-3).

#### 2) Khianat.

Sengaja tidak amanat atas sesuatu yang dipercayakan adalah khianat dan hal ini termasuk sifat munafik yang dengan tegas dilarang agama. Firman Allah:

**Artinya:** Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu mengkhianati Allah dan Rasul, dan (juga) jangan kamu mengkhianati amanat yang dipercayakan kepadamu, sedang kamu mengetahui. (QS 8 Al-Anfal: 27).

Sifat orang munafik ialah tidak satunya antara pernyataan dan perbuatan, lain di bibir lain pula di hati, ibarat kata pepatah; musang berbulu ayam, sulit ditebak. Dalam hal ini Nabi bersabda:

Artinya: Rasulullah saw bersabda; tanda-tanda orang munafik ada tiga macam yaitu; apabila berbicara berdusta, apabila berjanji iangkar, dan apabila dipercaya khianat. (HR. Bukhari-Muslim dari Abu Hurairah).

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> H.A. Mustofa, 1985, *150 Hadits Pilihan; Untuk Pembinaan Aqidah dan Akhlak*, Semarang, Al-Ikhlas, hal. 22

# 3) Sombong.

Allah melarang sifat sombong, karena akan menyinggung perasaan orang lain, bahkan orang yang sombong itu sangat benci dengan kesombongan orang. Oleh karena itu Allah berfirman:

Artinya: Dan janganlah kamu memalingkan wajah dari manusia (karena sombong) dan janganlah berjalan di bumi dengan angkuh. Sungguh Allah tidak menyukai orang-orang yang sombong dan membanggakan diri. (QS 31 Luqman: 18).

Di dalam ayat lain, Allah berfirman:

**Artinya:** Dan janganlah engkau berjalan di bumi ini dengan sombong, karena sesungguhnya engkau tidak akan dapat menembus bumi dan tidak akan mampu menjulang setinggi gunung. (QS 17 Al-Isra`: 37).

### d. Akhlak Kepada Keluarga.

Ada beberapa prilaku buruk yang dilarang dalam interaksi antar anggota keluarga, antara lain;

1) Durhaka kepada orang tua. Salah satu dosa besar ialah durhaka kepada kedua orang tua, seperti mengucapkan kata-kata kasar, memaki-maki, memukul, bahkan sampai membunuh, maka tindakan tersebut amat tercela di sisi Allah.<sup>125</sup>

Sesuai dengan hadits Nabi:

قَالَ رَسُوْلُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: إِنَّ مِنْ أَكْبَرِ الْكَبَائِرِ أَنْ يَلْعَنَ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ. قِيْلَ يَا رَسُوْلَ اللهِ وَكَيْفَ يَلْعَنُ أَنْ يَلْعَنَ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ ؟ قَالَ : يَسُبُّ الرَّجُلُ أَبَا الرَّجُلِ فَيَسُبُ أَبَا الرَّجُلُ أَبَا الرَّجُلُ فَيَسُبُ أَبَا وَيَسُبُ أَبَا الرَّجُلُ فَيَسُبُ أَبَا وَيَسُبُ أَمَّهُ ( رواه البخاري )

Artinya: Sabda Rasulullah saw; Sesungguhnya sebagian dari dosa besar juga, yaitu orang yang mengutuki ibu-bapaknya. Ditanya oleh orang; wahaiRasulullah, bagaimana cara orang mengutuki ibu-bapaknya? jawab Rasulullah saw; orang yang memaki ayah orang lain, berarti ia memaki ayahnya sendiri dan juga memaki ibunya sendiri. (HR. Bukhari).

Di dalam hadits lain rasulullah saw memberi tahu bawha dosa besar selain menyakutukan Allah adalah durhaka kepada orang tua. Sabda Nabi:

أَلاَ أُنَّبُّكُمْ بِأَكْبِرِ الْكَبَائِرِ؟ ثَلاَثًا - قُلْناً: بَلَى يَا رَسُوْلَ اللهِ , قَالَ : بَلَى يَا رَسُوْلَ اللهِ , قَالَ : الْإِشْرَاكُ بِاللهِ وَعُقُوْقُ الْوَالِدَيْنِ . وَكَانَ مُتَّكِئًا

 $<sup>^{125}</sup>$  H.A. Mustofa, 1985,  $150\ Hadits\ Pilihan;\ Untuk\ Pembinaan\ Aqidah\ dan\ Akhlak,\ Semarang,\ Al-Ikhlas,\ hal.119$ 

فَجَلَسَ فَقَالَ أَلاً وَقَوْلُ الزَّوْرِ وَشَهَادَةُ الزُّوْرِ فَمَازَالَ يُكَرِّرُها حَتَّى قُلْنَا لَيْتَهُ سَكَتَ (رواه البخاري و مسلم)

Artinya: Tidak inginkah kuberitahukan kepada kalian tentang dosa terbesar di antara dosa besar? (perkataan ini diulangulang sampai tiga kali). Kami [para sahabat] menjawab; tentu, kami ingin mengetahuinya Ya Rasulullah. Rasulullah bersabda; yaitu menyekutukan Allah dan mendurhakai kedua orang tua. Semula rasulullah bersandar, lalu Beliau duduk, seraya meneruskan sabda beliau; ingatlah juga omong bohong dan persaksian dusta. Terus menerus Rasulullah mengulangi perkataan itu, sampai-sampai kami membatin; semoga beliau diam. (HR. Bukhari-Muslim).

Sesungguhnya Allah telah memerintahkan, agar tidak menyekutukanNya serta tidak mendurhakai orang tua. Sebagaimana firmanNya:

وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعۡبُدُوۤا إِلَّآ إِيَّاهُ وَبِٱلۡوَٰلِدَيۡنِ إِحۡسَنَا ۚ إِمَّا يَبُلُغَنَّ عِندَكَ ٱلۡكِبَرَ أَحَدُهُمَاۤ أَوۡ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُل هَمُاۤ يَبُلُغَنَّ عِندَكَ ٱلۡكِبَرَ أَحَدُهُمَاۤ أَوۡ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُل هُمَا وَقُل لَّهُمَا قَوۡلاً كَرِيمًا ﴿ وَٱخۡفِضَ أُفُو وَلَا تَهۡرَهُمُا وَقُل لَّهُمَا قَوۡلاً كَرِيمًا ﴿ وَٱخۡفِضَ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّتِ ٱرْحَمَهُما كَمَا لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّتِ ٱرْحَمَهُما كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيرًا ﴿

Artinya: Tuhanmu telah memerintahkan supaya kamu sekalian jangan menyembah selain Dia dan hendaklah kamu berbuat baik kepada kedua orangtuamu dengan sebaikbaiknya. Jika salah seorang di antara keduanya atau keduaduanya sampai berusia lanjut dalam pemeliharaanmu, maka janganlah sekali-kali kamu mengatakan pada keduanya **perkataan"Hus" dan janganlah kamu membentak mereka dan** ucapkanlah pada mereka perkataan yang hormat. Dan rendahkanlah dirimu terhadap mereka dengan kasih saying dan ucapkanlah; wahai Tuhanku, sayangilah mereka berdua sebagaimana mereka berdua telah mendidik aku di waktu kecil. (QS 17 Al-Isra`: 23-24).

2) Melalaikan kewajiban sebagai suami dan isteri. Sejak terjadi peristiwa *ijab* dari wali perempuan dan *qabul* dari mempelai laki-laki, maka terjadilah ikatan lahir dan batin sebagai suami-isteri, masing-masing telah mempunyai kewajiban dan hak. Jika ditunaikan dengan baik niscaya akan mewujudkan keluarga yang bahagia dan kekal, sebaliknya jika kewajiban-kewajiban itu dilalaikan, pasti tidak akan tercapai tujuan perkawinan mereka. Isteri wajib taat kepada suami, sementara suami wajib memeri nafkah kepada isteri.

ٱلرِّجَالُ قُوَّامُونَ عَلَى ٱلنِّسَآءِ بِمَا فَضَّلَ ٱللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضَ هُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ وَبِمَآ أَنفَقُواْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ فَالصَّلِحَتُ قَانِتَتُ تَعْضَ وَبِمَآ أَنفَقُواْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ فَالصَّلِحَتُ لَلْهُ حَنفِظَ اللَّهُ

Artinya: Kaum lelaki adalah pemimpin bagi kaum wanita, sebab Allah telah melebihkan sebagian mereka [lelaki] telah menafkahkan sebagian dari harta mereka. Karena itu wanita-wanita yang shalihah ialah wanita yang taat kepada Allah dan kepada suaminya. Dan memelihara diri ketika suaminya tidak ada, lantaran Allah telah memlihara mereka. (QS 4 An-Nisa`: 34).

Sebagaimana firman Allah:

Kemudian seorang suami wajib memperlakukan isteri dengan sebaik-baiknya, sebagaimana perintah Allah dalam firmanNya:

**Artinya:** Dan pergaulilah wanita-wanita itu dengan cara yang baik. (QS 4 An-Nisa`:19).

Kewajiban-kewajiban suami tersebut merupakan hak isteri. Sebaliknya isteri yang telah mendapatkan haknya itu, tidak boleh melalaikan tugasnya sebagai isteri, antara lain melayani suami. 126

Sebagaimana sabda Nabi dari Abu Hurairah ra:

Artinya: Apabila suami mengajak isterinya ke tempat tidur lalu isterinya menolak sehingga suaminya tertidur dalam keadaan marah kepadanya, maka para Malaikat malaknatinya hingga pagi hari.(HR. Ahmadi).

Dalam riwayat lain nabi bersabda:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ : قَالَ رَسُوْلُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَنْهُ قَالَ : قَالَ رَسُوْلُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : إِذَا دَعَا الرَّجُلُ امْرَأَتَهُ إِلَى فِرَاشِهِ فَأَبَتْ

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Al-Hasyimi, Sayyid ahmad, 2003, *Syarah Muktaarul Al-Hadits*, Bandung, Sinar Baru Angensindo, hal.72

Artinya: Dari Abu Hurairah ra. Berkata, Rasulullah saw bersabda; Apabila seorang suami mengajak isterinya ke tempat tidur, lalu isternya enggan untuk memenuhinya, kemudian suami itu bermalam dalam keadaan marah terhadap isterinya, maka isteri itu dikutuk oleh malaikat hingga pagi hari. (HR. Bukhari-Muslim). 127

Sebaliknya suami tidak boleh mau menang sendiri di dalam mempergauli isteri, sebab sang isteri juga ingin merasakan kenikmatan sama yang dirasakan suami. Memberikan kepuasan terhadap isterinya itu menurut Raslullah adalah sedekah. 128

3) Melalaikan Kewajiban Terhadap Anak.

Orang tua tidak boleh melalaikan kewajibannya untuk mendidik anak-anaknya, karena pembentukan karakter anak itu sangat ditentukan oleh orang tuanya, apakah ia kelak menjadi baik atau buruk, Islam atau kafir. 129

Nabi bersabda dari Abu Hurairah ra:

**Artinya:** Tiap-tiap bayi dilahirkan dalam keadaan fitrah, kedua orang tuanyalah yang menjadikannya seorang Yahudi,

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Shabir, Muslich, 1981, *Terjemahan Riyadus Shalihin, Jil.I*, Semarang, Karya Thoha Putra, hal.317

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Al-Hasyimi, Sayyid ahmad, 2003, *Syarah Muktaarul Al-Hadits*, Bandung, Sinar Baru Angensindo, hal.67

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> Al-Hasyimi, Sayyid ahmad, 2003, *Syarah Muktaarul Al-Hadits*, Bandung, Sinar Baru Angensindo, Hal.802

atau seorang Nasrani, atau seorang Majusi.(HR. Bukhari-Muslim).

Kemudian orang tua itu tidak boleh pilih kasih di antara anakanak mereka, dan hendaklah berlaku adil terhadap mereka. 130 Sesuai dengan sabda Nabi:

Artinya: Apakah engkau berbuat semacam ini terhadap anakmu semua? Ayahku (Nu`man) menjawab; Tidak. Rasulullah saw bersabda; Takutlah kepada Allah dan berbuat adillah terhadap anak-anak kalian. Ayahpun kembali dan mengembalikan sedekah itu. (HR. Bukhari-Muslim).

### 4) Memutuskan Silaturrahim.

Seringkali tidak dapat mengendalikan emosi di dalam menghadapi perselisihan antar anggota keluarga [kerabat], maka dengan gampang memutuskan tali kekeluargaan. Padahal memutuskan silaturrahim ini dilarang oleh Islam, karena perbuatan itu tercela dan Rasulullah saw. mengatakan bahwa mereka itu tidak akan masuk surga.

Sebagaimana sabda Nabi:

وَعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : لاَّ تَبَاغَضُو ا وَلاَ تَحَاسَدُو ا وَلاَ تَدَابَرُو ا وَلاَ تَقَاطَعُو ا

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Sunarto, Ahmad, 2000, *Himpunan Hadits al-Jami'ush Shahih*, Jakarta, Setia Kawan, hal.157

, وَكُونُوْا عِبَادَ اللهِ إِخْوَانًا وَلاَ يَحِلُّ لِمُسْلِم أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلاَثِ ( متفق عليه )

Artinya: Dari Anas ra. Bahwasanya Nabi saw bersabda ; Janganlah kamu sekalian saling membenci. menghasud, saling membelakangi, saling memutuskan tali persahabatan, tetapi jadilah kamu sekalian itu hamba Allah yang bersaudara. Seorang Muslim tidak diperbolehkan mendiamkan saudaranya lebih dari tiga hari.(HR. Bukhari-Muslim). 131

#### Dalam hadits lain Nabi bersabda:

وعن أبي محمد جبير بن مطعم رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُوْلَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: لاَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ قَاطِعٌ, قَالَ سُفْيَانُ فِي رَوَايَتِهِ : يَعْنِي قَاطِعَ رَحِمٍ ( متفق عليه ) Artinya: Dari Abu Muhammad Jubair bin Muth`im ra, bahwasanya Rasulullah Saw bersabda; Tidak akan masuk surga orang yang suka memutuskan tali persahabatan. (HR. Bukhari-Muslim). 132

Memang amat berat untuk mengalahkan ego ingin menang sendiri dan gengsi untuk memaafkan orang lain yang pernah

Shabir, Muslich, 1981, Terjemahan Riyadus Shalihin, Jil.2, Semarang, Karya Thoha Putra, hal. 254

Shabir, Muslich, 1981, Terjemahan Riyadus Shalihin, Jil.1, Semarang, Karva Thoha Putra, hal.190

menyakitinya, padahal memaafkan itu perbuatan yang paling utama. 133 Sabda Nabi dari Mu`az

Artinya: Keutamaan yang paling afdhal ialah menghubungkan silaturrahim dengan orang yang memutuskannya darimu, memberi kepada yang tidak mau memberi kepadamu dan kamu memaafkan orang yang berbuat aniaya terhadap dirimu. (HR. Thabrani).

#### e. Akhlak Kepada Masyarakat.

Islam sangat menghargai hak-hak tetangga, agar kehidupan di dalam masyarakat tercipta kerukunan dan persatuan. Untuk itu harus ditumbuhkan sifat saling tolong menolong antara satu dengan yang lain, tidak boleh bersifat masa bodoh, bermusuhan dan sebagainya.<sup>134</sup>

# 1) Bersikap Masa Bodoh.

Sebagai anggota masyarakat dilarang masa bodoh, sabda Nabi:

وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُوْلَ للهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمِ لاَ يَظْلِمُهُ وَلاَ يُسْلِمُهُ , مَنْ كَانَ فِي حَاجَةِ أَخِيْهِ كَانَ اللهُ فِي حَاجَةِ , وَمَنْ , مَنْ كَانَ فِي حَاجَةِ , وَمَنْ

<sup>134</sup> H.A. Mustofa, 1985, *150 Hadits Pilihan; Untuk Pembinaan Aqidah dan Akhlak*, Semarang, Al-Ikhlas, hal.179-180

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Al-Hasyimi, Sayyid ahmad, 2003, *Syarah Muktaarul Al-Hadits*, Bandung, Sinar Baru Angensindo, hal. 164

فَرَّجَ عَنْ مُسْلِمٍ كُرْبَةً فَرَّجَ الله عَنْهُ بِهَا كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ ( متفق يَوْمِ الْقِيَامَةِ ( متفق عَليه )

Artinya: Dari Ibnu Umar ra, bahwasanya Rasulullah saw. Bersabda; Muslim yang satu adalah bersaudara dengan Muslim yang lain. Oleh karena itu ia tidak boleh menganiaya dan mendiamkannya. Barangsiapa yang memperhatikan kepentingan saudaranya itu, maka Allah akan memperhatikan kepentingannya. Barangsiapa yang melapangkan satu kesulitan terhadap 174esame Muslim, maka Allah akan melapangkan satu dari beberapa kesulitannya nanti pada hari kiamat. Dan barangsiapa yang menyembinyiakan rahasian seorang Muslim, maka Allah menyembunyikan rahasianya nanti pada hari kiamat. (HR. Bukhari-Muslim). 135

# Selanjutnya Nabi bersabda:

لاَ يُؤْمِنُ أَحَدُّكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لِأَخِيُهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ ( رواه البخاري و مسلم )

**Artinya:** Tidaklah salah seorang di antara kalian dikatakan benar-benar beriman, hingga menyukai untuk saudaranya [sesama Muslim] apa yang ia sukai untuk dirinya sendiri. (HR. Bukhari-Muslim). <sup>136</sup>

- 186 - Dasar-Dasar Akhlak

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup>Shabir, Muslich, 1981, *Terjemahan Riyadus Shalihin, Jil.I,* Semarang, Karya Thoha Putra, hal.147

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> Sunarto, Ahmad, 2000, *Himpunan Hadits al-Jami'ush Shahih*, Jakarta, Setia Kawan, hal.172

Kemudian hadits Nabi dari Ibnu Abbas ra.:

**Artinya:** Tidak sekali-kali seorang Muslim memberi sebuah pakaian kepada Muslim lainnya, kecuali ia berada dalam pemeliharaan Allah swt, selagi pakaian tersebut masih dipakainya. (HR. Turmuzi).

#### 2) Sikap Bermusuhan.

Dampak dari pemutuskan tali persahabatan, maka timbul sikap permusuhan di antara saudara, yang seharusnya hal itu tidak boleh terjadi, karena perbuatan saling bermusuhan adalah sifat yang paling tercela oleh Islam, dan pelakunya itu dibenci oleh Allah swt. Sebagaimana firman Allah:

Artinya: Maka apakah kiranya jika kamu sekalian berkuasa, kamu akan membuat kerusakan di muka bumi dan memutuskan hubungan persahabatan? Mereka itulah orangorang yang dilaknat Allah dan ditulikanNya telinga mereka dan dibutakanNya penglihatan mereka. (QS 47 Muhammad: 22-23).

Kemudian Rasulullah saw, bersabda:

**Artinya:** Sesungguhnya laki-laki yang paling dimurkai oleh Allah adalah yang gemar bermusuhan. (HR. Muslim). <sup>137</sup>

#### Dan di dalam hadits lain disebutkan:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُوْلَ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: تُفْتَحُ أَبُوابُ الجَنَّةِ يَوْمَ الإِثْنَيْنِ وَيَوْمَ الخَمِيْسِ فَيَغْفِرُ لِكُلِّ عَبْدٍ لَا يُشْرِكُ بِاللهِ شَيْئًا إِلا رَجُلاً كَانَتْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ أَخِيْهِ شَحْنَاءُ فَيُقَالُ أَنْظِرُوْا هَذَيْنِ حَتَّى يَصْطَلِحَا أَنْظِرُوْا هَذَيْنِ حَتَّى يَصْطَلِحَا أَنْظِرُوْا هَذَيْنِ حَتَّى يَصْطَلِحَا (رواه مسلم) يَصْطَلِحَا أَنْظِرُوا هَذَيْنِ حَتَّى يَصْطَلِحَا (رواه مسلم)

**Artinya:** Dari Abu Hurairah ra; Sesungguhnya Rasulullah saw bersabda; pintu surga dibuka setiap hari senin dan kamis. Maka Allah mengampuni segala dosa hambaNya yang tidak musyrik, kecuali orang yang saling bermusuhan antara saudara. Maka dikatakan, tunggulah dahulu sampai dua orang ini berdamai, tunggulah dua orang ini berdamai, tunggulah dua orang ini berdamai. (HR. Muslim). 138

# 3) Bersikap Tidak Peka.

Orang yang dengan sengaja membiarkan tetangganya, menangis dan merintih, karena kelaparan, maka ia dinyatakan sebagai orang yang tidak beriman oleh Rasulullah saw. 139

- 188 - Dasar-Dasar Akhlak

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Al-Hasyimi, Sayyid ahmad, 2003, *Syarah Muktaarul Al-Hadits*, Bandung, Sinar Baru Angensindo, hal.198

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Fatihuddin dan Abul Yasin, t.t., *Himpunan Hadits Teladan Shohih Muslim*, Surabaya, Terbit Terang, hal.134

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> H.A. Mustofa, 1985, *150 Hadits Pilihan; Untuk Pembinaan Aqidah dan Akhlak*, Semarang, Al-Ikhlas, hal.157

Rasulullah saw. Bersabda dari Ibnu Abbas:

Artinya: Sabda rasulullah saw; bukanlah orang yang beriman bagi orang yang kenyang perutnya, sedangkan tetangganya kelaparan hingga tampak tulang rusuknya. (HR. Bukhari).

# Selanjutnya Nabi bersabda:

**Artinya:** Barang siapa tidak berbelas kasih kepada manusia, maka Allah tidak berbelas kasih kepadanya. (HR. Bukhari-Muslim). 140

# 4) Bersikap Suka Mengejek.

Allah swt sangat melarang seseorang mengolok-olok atau mencela suatu kaum, karena boleh jadi mereka itu lebih baik dari yang mengejek itu. Firman Allah:

يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسۡخَرۡ قَوۡمٌ مِّن قَوۡمٍ عَسَىٰۤ أَن يَكُونُواْ خَيۡرًا مِّنۡهُنَّ وَلَا خَيۡرًا مِّنۡهُنَّ وَلَا خِسَاءٌ مِّن نِسَآءٍ عَسَىٰۤ أَن يَكُنَّ خَيۡرًا مِّنْهُنَّ وَلَا

 $<sup>^{140}</sup>$ Sunarto, Ahmad, 2000,  $\it Himpunan~ Hadits~ al\mbox{-} \it Jami'ush~ Shahih,~ Jakarta,~ Setia Kawan, hal. 144$ 

# تَلْمِزُوٓا أَنفُسَكُمْ وَلَا تَنابَزُوا بِٱلْأَلْقَبِ بِئِسَ ٱلِاَسْمُ ٱلْفُسُوقُ بَعْدَ ٱلْإِيمَن وَمَن لَمْ يَتُبَ فَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلظَّامُونَ

Artinya: Hai orang-orang yang beriman, janganlah satu kaum mengolok-olok kaum yang lain, (karena) boleh jadi mereka lebih baik dari mereka (yang diperolok). Janganlah wanitawanita mengolok-olok wanita lain, karena boleh jadi mereka (wanita yang diperolok) itu lebih baik dari mereka. Dan janganlah kamu mencela diri kamu sendiri. Janganlah kamu saling memanggil dengan gelar yang buruk. Seburuk-buruk peanggilan adalah sesudah beriman. Dan barang siapa tidak bertobat maka itulah orang-orang yang zhalim. (QS 49 Al-Hujarat: 11).

Di dalam surat lain Allah berfirman:

Artinya: Sesungguhnya orang-orang yang berdosa dahulu, selalu mentertawakan terhadap orang-orang yang beriman. Dan apabila orang-orang yang beriman lewat dimuka mereka, mereka saling memicingkan mata sebagai ejekan. Dan apabila orang-orang yang berdosa itu kembali kepada keluarga mereka, maka mereka bersuka ria (memperolok orang yang beriman). (QS 83 Al-Muthaffifin : 29-31).

Jika ada tiga orang dalam suatu majelis, Rasulullah melarang ada dua orang berbisik-bisik meninggalkan yang lain. Sebagaimana sabda Nabi:

**Artinya:** Apabila kalian ada tiga orang, maka janganlah yang dua orang berbisik-bisik meninggalkan yang lain, sampai kamu berbaur dengan orang banyak. Sebab yang demikian itu adalah menyakiti hatinya. (HR. Bukhari-Muslim). <sup>141</sup>

- f. Akhlak Bernegara.
- 1) Main Hakim Sendiri. Allah melarang tindakan main hakim sendiri, sebab itu adalah perbuatan zhalim yang disebutkan dalam firman Allah:

Artinya: Sesungguhnya dosa itu atas orang-orang yang berbuat zhalim kepada manusia dan bertindak sewenang-wenang di muka bumi tanpa hak. Mereka itu mendapat siksa yang pedih. (QS 42 Asy-Syura: 42).

2) Tidak Patuh Pada Pemimpin.
Setiap warga negara wajib patuh pada pemimpinnya dalam segala hal, kecuali jika perintah itu untuk berbuat maksiat.
Firman Allah:

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Sunarto, Ahmad, 2000, *Himpunan Hadits al-Jami'ush Shahih*, Jakarta, Setia Kawan, hal.182

# يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُوْلِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ

Artinya: Hai orang-orang yang beriman, taatlah kamu kepada Allah dan rasulNya, serta pada pemimpin kamu. (QS 4 An Nisa`:59).

#### Kemudian sabda Nabi:

وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: عَلَى الْمُوْءِ الْمُسْلِمِ السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ فِيْمَا أَحَبَّ وَسَلَّمَ قَالَ: عَلَى الْمَوْءِ الْمُسْلِمِ السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ فِيْمَا أَحَبَّ وَكَرِهَ إِلاَّ أَنْ يُؤْمَرَ بِمَعْصِيةٍ , فَإِنْ أُمِرَ بِمَعْصِيةٍ فَلاَ سَمْعَ وَلاَ طَاعَةً ( متفق عليه )

Artinya: Dari Ibnu Umar ra, dari Nabi saw, beliau bersabda: Seorang Muslim wajib mendengar dan taat baik dalam hal yang disukainya maupun hal yang dibencinya, kecuali bila ia diperintah untuk mengerjakan maksiat. Apabila ia diperintah untuk mengerjakan maksiat, maka ia tidak wajib untuk mendengar dan taat. (HR. Bukhari-Muslim). 142

#### Dalam hadits lain disebutkan:

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup>Shabir, Muslich, 1981, *Terjemahan Riyadus Shalihin, Jil.I,* Semarang, Karya Thoha Putra, hal.340

مَنْ أَطَاعَنِيْ فَقَدْ أَطَاعَ الله وَمَنْ عَصَانِيْ فَقَدَ عَصَى الله وَمَنْ عَصَانِيْ فَقَدَ عَصَى الله وَمَنْ يُعْصِ الْأَمِيْرَ فَقَدْ وَمَنْ يَعْصِ الْأَمِيْرَ فَقَدْ عَصَانِيْ وَمَنْ يَعْصِ الْأَمِيْرَ فَقَدْ عَصَانِيْ ( رواه البخاري و مسلم )

Artinya: Barangsiapa taat kepadaku berarti ia taat kepada Allah, barangsiapa mendurhakaiku berarti ia durhaka kepada Allah. Barang siapa taat kepada pemerintahannya berarti ia menaatiku dan barang siapa mendurhakai pemerintahannya, berarti ia telah mendurhakaiku. (HR. Bukhari-Muslim). 143

3) Besikap Tidak Adil.

Bersikap tidak adil, merupakan perbuatan yang bertentangan dengan perintah Allah, sebagaimana firmanNya:

إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدَٰلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْبَىٰ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِ وَٱلْبَغِي ۚ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ

Artinya: Sesungguhnya Allah menyuruh [kamu] berlaku adil dan berbuat kebajikan, memberi bantuan kepada kerabat dan Dia melarang perbuatan keji, kemungkaran dan permusuhan. Dia memberi pengajaran kepadamu, agar kamu dapat mengambil pelajaran. (QS 16 An-Nahl: 90).

Di dalam ayat lain, Allah berfirman:

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Sunarto, Ahmad, 2000, *Himpunan Hadits al-Jami'ush Shahih*, Jakarta, Setia Kawan, hal.136

# حَتَّىٰ تَفِيٓءَ إِلَىٰٓ أُمِّرِ ٱللَّهِ ۚ فَإِن فَآءَتْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدْلِ وَأَقْسِطُوۤا ۗ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ

**Artinya:** Jika golongan itu telah kembali (kepada perintah Allah), maka damaikanlah antara keduanya dengan adil dan berlakulah adil. Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang berlaku adil. (QS 49 Al-Hujarat: 9).

#### Nabi bersabda:

مَا مِنْ وَالَ يَلِي رَعِيَّةٍ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ, فَيَمُوْتُ وَهُوَ غَاشُّ لَهُمْ إِلاَّ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ (رواه الشيخان عن معقل بن يسار المزني)

Artinya: Tidak ada suatu penguasapun yang menguasai perkara orang-orang Muslim lalu ia mati padahal ia telah berbuat curang terhadap mereka melainkan Allah mengharamkannya masuk surga. (HR. Syaikhan). 144 (Al-Hasyimi 2003: 786)

# 4) Membiarkan Kemaksiatan.

Membiarkan kemaksiatan terjadi di depan mata adalah dosa. Jika seseorang itu benar-benar beriman, ia harus mencegahnya dengan tangan, lisan atau dengan mengingkari dalam hati. Kemudian dengan tegas Allah mengecam perbuatan-perbuatan tersebut, sebagaimana firmanNya:

- 194 - Dasar-Dasar Akhlak

\_

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> Al-Hasyimi, Sayyid ahmad, 2003, *Syarah Muktaarul Al-Hadits*, Bandung, Sinar Baru Angensindo, hal.786

# كَانُواْ لَا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُّنكَرٍ فَعَلُوهُ لَبِئْسَ مَا كَانُواْ يَقْعَلُونُ لَبِئْسَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ

Artinya: Maka tidak saling mencegah perbuatan munkar yang selalu mereka perbuat. Sungguh sangat buruk apa yang mereka perbuat. (QS 5 Al-Ma`idah: 79).



BAB VII Mu'amalah

# BAB 7 MU'AMALAH

#### A. Pengertian Mu'amalah

Dari segi bahasa mu'amalah berasal dari bahasa Arab aamala, yuamilu, muamalat yang berati perlakuan atau tindakan terhadap orang lain, hubungan kepentingan. Sedangkan menurut istilah mu'amalah ada beberapa pendapat; Idris Ahmad, makna mu'amalah secara sempit adalah aturan Allah yang paling baik digunakan dalam hal memenuhi keperluan jasmani antara manusia satu dengan yang lainnya. Pendapat lainnya mu'amalah adalah hukum-hukum syara' yang berkaitan dengan urusan dunia, dan kehidupan manusia seperti jual beli, perdagangan.

#### B. Dasar Hukum Mu'amalah

Artinya: Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu saling memakan harta sesamamu dengan jalan yang batil, kecuali dengan jalan perniagaan yang Berlaku dengan suka sama-suka di antara kamu. dan janganlah kamu membunuh dirimu[287]; Sesungguhnya Allah adalah Maha Penyayang kepadamu.

# Dalam Firman yang lain:

يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أُوۡفُوا بِٱلۡعُقُودِ ۚ أُحِلَّتَ لَكُم بَهِيمَةُ ٱلْأَنْعَامِ إِلَّا مَا يُتَلَىٰ عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِّى ٱلصَّيْدِ وَأَنتُمْ حُرُمٌ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ حَكُمُ مَا يُريدُ

Artinya: Hai orang-orang yang beriman, penuhilah aqad-aqad itu. Dihalalkan bagimu binatang ternak, kecuali yang akan dibacakan kepadamu. (yang demikian itu) dengan tidak menghalalkan berburu ketika kamu sedang mengerjakan haji. Sesungguhnya Allah menetapkan hukum-hukum menurut yang dikehendaki-Nya.

Dan dalam sabda Rasul "Allah akan menolong hamba selama hambaNya menolong saudaranya" (Bukhari) "pada dasarnya semua bentuk mu'amalah boleh dilakukan kecuali ada dalil yang mengharamkannya"

# C. Ruang Lingkup Mu'amalah

Muamalah adalah hubungan antar manusia, ketetapan Allah dalam masalah muamalah terbatas pada yang pokok-pokok saja. Penjelasan Nabi tentang muamalah tidak terperinci seperti bahasan ibadah sehingga untuk muamalah terbuka sifatnya untuk dikembangkan melalui *ljtihad*. Hal ini dikarenakan bidang muamalah sangat mungkin dilakukan mengikuti perkembangan zaman, karena sifatnya yang terbuka tersebut, dalam bidang muamalah berlaku asas umum, yakni pada dasarnya semua akad dan muamalah boleh dilakukan, kecuali ada dalil yang membatalkan dan melarangnya.

Dilihat dari ruang lingkupnya, menurut Abdul Wahhab Khallaf muamalah meliputi:

- 1. Ahkam al-Ahwal al-Syakhiyyah (hukum keluarga)
- 2. Al-Ahkam al-Maliyah (hukum perdata)
- 3. Al-Ahkam al-Jinaiyyah (hukum pidana)

- 4. Al-Ahkam al-Murafa'at (hukum Acara)
- 5. Al-Ahkam al-Dusturiyyah (hukum perundang-undangan)
- 6. Al-Ahkam al-Duwaliyyah (hukum kenegaraan)
- 7. Al-Ahkam al-Iqtishadiyyah wa al-Maliyyah (hukum ekonomi dan keuangan)

#### D. Macam-Macam Mu'amalah

Ibnu Abidin adalah salah seorang yang mendifinisikan muamalah secara luas sehingga masalah munakahat termasuk salah satu bagian fikih muamalah. Padahal munakahat diatur dalam disiplin ilmu tersendiri. Menurut al-Fikri yang dikutip oleh Hendi Suhendi, menyatakan bahwa muamalah terbagi dua:

- 1. AI-Muamalah aI-Madiyah, yaitu muamalah yang mengkaji objeknya, sehingga sebagian ulama berpendapat bahwa muamalah al-Madiyah ialah muamalah yang bersifat kebendaan karena objek fikih muamalah adalah benda yang hala, haram, dan subhat untuk diperjualbelikan, bendabenda yang memudhratkan dan yang mendatangkan kemaslahatanbagi manusia, serta segi-segi yang lainnya. Oleh karena itu, jual beli benda bagi muslim bukan hanya sekedar memperoleh untung yang sebesar-besarnya, tetapi secara vertikal bertujuan untuk memproleh keredha Allah dan secara horizontal bertujuan untuk memperoleh keuntungan sehingga benda-benda yang diperjual belikan akan senantiasa akan dikembalikan kepada aturan Allah.
- 2. Al-Muamalah al-Adabiyah, yaitu muamalah yang ditinjau dari segi tukar-menukar benda yang bersumber dari panca indra manusia, yang unsur penegaknya adalah hak-hak dan kewajiban, misalnya jujur, hasud, dengki dan dendam. Muamalah al-Adabiyah ini berkaitan dengan aktivitas manusia dalam hidup bermasyarakat dilihat dari segi subjeknya, yaitu manusia sebgai pelakunya. Dengan demikian muamalah al-Adabiyah antara lain berkisar dalam kerelaan dari kedua belah pihak yang melangsungkan akad dan ijab Kabul.

#### E. Prinsip-Prinsip Mu'amalah

Bermuamalah zaman sekarang nampaknya tidak jarang merugikan sesama manusia, karena didasari oleh keuntungan semata dan tidak melihat nilai agama. Maka dari itu, untuk mewujudkan kualitas keimanan kita harus mempunyai prinsip Prinsip tauhid, Prinsip keadilan, Prinsip persamaan, Prinsip kemerdekaan dan kebebasaan Prinsip amar ma'ruf nahi munkar, Prinsip tolong menolong, Prinsip toleransi dan Prinsip musyawarah, Prinsip menjunjung tinggi kejujuran sebagai salah satu aturan dalam bermuamalah agar tidak ada yang dirugikan.

Dalam kaitan inilah prinsip-prinsip muamalah dalam mewujudkan kualitas keimanan harus dilakukan sebagai salah satu instalasi untuk mewujudkan kualitas keimanan dalam bermuamalah. Iman merupakan bagian yang penting agar tidak terjerumus kedalam hal yang negatif. Prinsip-prinsip tersebut, antara lain:

1. Dapat Berkembang Sesuai Dengan Zaman dan Tempat, adalah muamalah merupakan hasil pemikiran yang timbul dari interaksi antara teks dengan konteks. Kajian ilmu muamalah akan terus berkembang secara dinamis seiring dengan perkembangan zaman yang harus tetap berada di bawah payung wahyu. Zaman terus bergerak secara dinamis sedangkan wahyu telah sempurna dan terbatas. betapa pentingnya kedudukan fiqih, maka tidak heran apabila ada sebagian pendapat yang mengatakan bahwa jika peradaban Islam dapat diungkapkan atau dijelaskan melalui salah satu produknya, maka dapat kita angkat peradaban fiqih sebagaimana bangsa Yunani yang identik dengan peradaban filsafatnya.

Menurut Gibb, kegiatan dan pemikiran yang menonjol pada masa permulaan Islam adalah dalam bidang hukum bukan dalam bidang pemikiran. Oleh sebab itu, banyak peneliti Islam yang membuat kasusimpulan bahwa tidak mungkin Islam dapat difahami dengan baik tanpa pengetahuan secara komprehensif dan mendalam tentang fiqih.

Bagi umat Islam, mempelajari fiqih merupakan satu usaha sebagai wujud implementasi dari keimanan dan keislaman yang sempurna. Mempelajari dan mengamalkan fiqih merupakan manifestasi keimanan seseorang Muslim. Pelaksanaan hukum Islam (baca: fiqih) dianggap sebagai bentuk ketundukan kepada Allah SWT. Hal ini karena, fiqih tidak hanya semata-mata mengatur hal-hal yang berhubungan dengan ritual saja, akan tetapi juga mengatur seluruh aspek kehidupan manusia, mulai dari hubungan pribadinya dengan Tuhan, hubungan dengan diri sendiri, keluarga, lingkungan masyarakat, serta hubungan antar agaman dan hubungan internasional

- 2. Bersifat Universal Dan Inklusif, Islam adalah sistem yang menyeluruh, mencakup seluruh sisi kehidupan. Ia adalah negara dan tanah air, pemerintah dan umat, akhlak dan kekuatan, kasih sayang dan keadilan, peradaban dan undang-undang, ilmu dan peradilan, materi dan kekayaan alam, penghasilan dan kekayaan, jihad dan dakwah, pasukan dan pemikiran. Ia adalah aqidah yang lurus, ibadah yang benar, tidak kurang tidak lebih. Hukum Islam juga bersifat Universal, yang artinya bahwa hukum Islam tidak hanya mengatur kehidupan umat Islam saja tetapi seluruh umat di dunia. Sehingga sifat Universal Hukum Islam selalu nampak dalam penerapannya. Adapun aspekaspek yang membenarkan bahwa hukum Islam bersifat universal
- 3. Nash-Nash (dalil) Umumnya General, artinya Hukumhukum syari'at terkadang diambil dari <u>nash</u> Al Qur'an dan As Sunnah, yakni teks dalil yang maknanya jelas dan tidak mengandung kemungkinan makna lainnya. Dan hukum syari'at terkadang diambil dari *zhahir* teks Al-Qur'an dan As Sunnah, yakni teks yang menunjuk kan pada suatu makna tertentu berdasarkan keumuman lafazhnya ('umumul lafzhiy) atau berdasarkan keumuman maknanya ('umumul ma'nawiy).

4. Peluang Ijtihad Lebih Luas Dan Terbuka, maksudnya Walaupun kita sudah mendapatkan dua warisan yang sangat berharga dari Rasulullah SAW, yaitu Al-Quran dan As-Sunnah, dan kita pun dijamin tidak akan sesat selama masih berpegang teguh pada keduanya, namun bukan berarti siapa saja bisa paham isinya begitu saja dan mengerti hukum-hukum yang terkandung di dalamnya.

Disitulah peran ijtihad dari seorang ahli fiqih menjadi sangat dibutuhkan, karena mereka itulah yang mengerti maksud dan tujuan dari ayat-ayat Al-Quran diturunkan. Dan mereka juga yang mengerti isi hadits nabawi sekaligus yang mengerti cara memilah mana hadits shahih dan tidak shahih. Sehingga hukum apa yang dikandung oleh tiap ayat dan hadits itu menjadi jelas di tangan mereka.

Bagaimana para mujtahid ahli fiqih itu bisa mengetahui isi kandungan Al-Quran dan As-sunnah? Tentu saja ada ilmunya, bukan cuma satu tetapi sangat banyak. Mulai dari ilmu alatnya yaitu penguasaan sempurna ilmu nahwu, sharaf, balaghah, bayan, badi' dan manthiq. Selain itu seorang mujtahid juga harus menguasai ilmu-ilmu terkait dengan sumber-sumber agama, yang terdiri dari Al-Quran, Hadits, Ijma', Qiyas, Mashalalih Mursalah, Istishhab, Saddu Adz-Dzari'ah, 'Urf, Qaul Shahabi, Syar'i Man Qabalana, Istihsan dan seterusnya.

Dan yang lebih utama lagi, ilmu yang harus dikuasai oleh seorang mujtahid adalah ilmu ushul fiqih. yang di dalamnya terdapat beragam jenis ilmu, seperti nasakh mansukh, 'aam khash, istidlal, hukum taklifi, hukum wadh'i, termasuk juga ilmu qawaid fiqhiyah dan seterusnya

### F. Ruang Lingkup Dan Korelasi Mu'amalah Dengan Disiplin Ilmu

1. Ilmu Hukum, Pengertian mu`amalah diatas merupakan pengertian dalam spektrum arti yang luas. Sedangkan

tulisan ini memfokuskan pengertian mu'amalah dalam lingkup terbatas/sempit, yaitu hukum-hukum mengenai tranksaksi sesama manusia mengenai harta kekayaan, hak-hak dan penyelesaian sengketa. Ruang lingkup figh muamalat dirumuskan oleh para fugaha berdasarkan makna harfiah dan terminologis kata muamalah. Basyir menyatakan bahwa figh muamalah membicarakan (1) pengertian benda dan macam-macamnya, (2) hubungan manusia dengan benda dan macam-macamnya, (3) hubungan manusia dengan benda yang menyangkut hak milik, dan (4) perikatan-perikatan tertentu, seperti jual beli, utang piutang, sewa menyewa, dan sebagainya. Sedangkan Syamsul Anwar menyatakan bahwa figh muamalat hanya meliputi hukum benda (nazariyat alamwal wa al-milkiyyah), hukum perikatan (Nazariyat aliltizam), Hukum Bisnis (ahkam tijarah) dan Hukum Badan Hukum, Dengan demikian, figh muamalat banvak membicarakan permasalahan akad-akad mekanisme ekonomi, yang pada gilirannya akan sangat terkait dengan ekonomi Islam yang berkembang kemudian.

2. Ilmu Teknik industri" merupakan istilah nama disiplin ilmu vang ditafsirkan dari Industrial Engineering (IE). Seharusnya kata "engineering" lebih cocok diartikan dengan kata "rekayasa"!? apalah arti sebuah nama Disiplin ini merupakan bagian dari disiplin enjinering yang didefinisikan sebagai suatu ilmu rekayasa/teknik yang berkaitan dengan perancangan, perbaikan serta instalasi sistem-sistem yang terintegrasi, yaitu setiap sistem yang dari terdiri manusia. mesin/peralatan. informasi dan energi.IE memanfaatkan ilmu dan keterampilan tertentu (seperti matematika, fisika, ilmu-ilmu sosial, prinsip-prinsip, methoda analisa serta perancangan dalam bidang teknik) untuk menyatakan, memperkirakan serta mengevaluasi hasil kerja dari sistem terintegrasi di atas.Lebih jelasnya, definisi ini dikemukakan oleh The Institute of Industrial Engineering

- Ilmu Ekonomi, Pesatnya perkembangan lembaga bank perbankan Islam. karena Islam memiliki keistimewaan-keistimewaan, salah satu keistimewaan nya adalah yang melekat pada konsep dengan berorientasi kebersamaan. Orientasi kebersamaan ini yang menjadi Bank Islam (Syari'ah) sebagai alternatif pengganti sistem bunga yang mengandung unsur riba. Syariat (syari`ah) identik dengan wahyu Allah yang mengandung kebenaran absolut dan merupakan sasaran untuk dipahami dalam rangka dipraktekkan dalam kehidupan sehari-hari, yang bersifat universal dan tidak akan berubah, serta meliputi seluruh aspek kehidupan manusia. Namun pemaknaan syariat dengan "tidak berubah" bukan berarti ia statis, karena kesempurnaan syariat justeru terletak pada kenyataan bahwa ia adalah tubuh yang hidup, tumbuh dan berkembang, membimbing langkah-langkah kehidupan manusia yang juga senantiasa tumbuh, hidup dan berkembang, serta memetakan jalan kehidupan tersebut ke arah Allah SWT setahap demi setahap. Syariat merupakan keseluruhan cara hidup yang komprehensif, yang meliputi segala transaksi hukum dan sosial serta semua tingkah laku pribadi.
- 4. Ilmu Pertanian , Barangsiapa menjual buah-buahan lalu buah-buahan itu rusak (busuk) maka dilarang menerima uang penjualannya. Mengapa dia mengambil dengan tidak sah uang saudaranya semuslim? (HR. Ibnu Majah)

Rasulullah Saw melarang orang menjual air. (Mutafaq'alaih). Yakni air yang bersumber dari sumber aslinya, seperti air hujan, mata air pegunungan, air sungai, air laut, air danau, dan lain-lain. Seandainya ada orang yang hendak mengambil air ke sumber-sumber air tersebut, maka siapapun tidak berhak untuk melarang atau pun menjual dan menentukan harga airnya. Siapapun tidak ada yang boleh menguasai dan memonopoli sumber-

sumber air tersebut. Firman Allah, "Dia-lah, Yang telah hujan dari langit untuk menurunkan air sebagiannya menjadi minuman dan sebagiannya (menyuburkan) tumbuh-tumbuhan, yang pada (tempat tumbuhnya) kamu menggembalakan ternakmu." (Surat 16. AN NAHL - Avat 10). Namun, seandainya air tersebut sudah di proses, misalnya yang semula masih kurang hygenis, lalu diolah dan diproses menjadi air murni yang segar (seperti air dalam kemasan) yang layak untuk diminum, maka boleh untuk dijual, karena orang atau perusahaan yang telah memprosesnya tersebut telah mengeluarkan tenaga serta biaya juga. Wallaahu'alam.

Ilmu pendidikan, Pendidikan memiliki peranan yang 5. sangat penting bagi warga negara. Pendidikan bertujuan mencerdaskan untuk kehidupan bangsa mengembangkan manusia Indonesia seutuhnya, yaitu manusia yang beriman dan bertakwa terhadap Tuhan Yang Maha Esa dan berbudi pekerti luhur, memiliki pengetahuan dan keterampilan, kesehatan jasmani dan rohani, kepribadian yang mantap dan mandiri serta rasa tanggung jawab kemasyarakatan dan kebangsaan. Oleh karena itu setiap warga Negara berhak mendapatkan pendidikan. Seperti tercantum di dalam Undang Undang Dasar 1945 pasal 31 ayat 1 dan Undang-Undang Nomor 2 tahun 1989 tentang Sistem Pendidikan Nasional bab III avat 5 dinyatakan bahwa setiap mempunyai kesempatan warganegara yang memperoleh pendidikan. Hal ini menunjukkan bahwa anak berkelainan berhak pula memperoleh kesempatan yang sama dengan anak lainnya (anak normal) dalam pendidikan. Pendidikan adalah proses pengubahan sikap dan tata laku seseorang atau kelompok orang dl usaha mendewasakan manusia melalui upaya pengajaran dan pelatihan: proses. cara. perbuatan mendidik. Berdasarkan disiplinnya, Ilmu Pendidikan yaitu ilmu pengetahuan yang dikembangkan melalui perenungan dan penelitian dengan menggunakan metode verstehen bersifat kualitatif dan metode ilmiah lainnya yang bersifat kuantitatif untuk melahirkan ilmu pendidikan sistematis, teoritis, dan historis, serta menjadikan hakikat dan aktivitas manusia yang berdimensi nilai filosofis, psikologis, sosiologis, antropologis, religious sebagai subjek kajian utamanya.

Menurut Hamka pendidikan adalah proses ta'lim dan menyampaikan sebuah misi (tarbiyah) tertentu. Tarbiyah mengandung arti yang lebih komprehensif dalam memaknai pendidikan terutama pendidikan Islam baik secara vertikal maupun horizontal. Prosesnya merujuk pada pemeliharaan dan pengembangan seluruh potensi (fitrah) peserta didik baik jasmaniah maupun rohaniah.

Menurut Ki Hajar Dewantara pendidikan adalah proses pembudayaan yakni suatu usaha memberikan nilainilai luhur kepada generasi baru dalam masyarakat yang tidak hanya bersifat pemeliharan tetapi juga dengan maksud memajukan serta memperkembangkan kebudayaan menuju ke arah keluhuran hidup kemanusiaan.

Pendidikan menurut UU No. 20 tahun 2003 tentang Sisdiknas adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia serta keterampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa dan negara yang berdasarkan Pancasila dan Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 yang berakar pada nilai-nilai agama, kebudayaan nasional Indonesia dan tanggap terhadap tuntutan perubahan zaman.

6. Ilmu Agama, Kata "Pendidikan Agama" terdiri dari dua kata berbeda, yaitu "pendidikan" dan "agama". Pendidikan berasal dari kata "didik" yang diberi awalah "pe" dan akhiran "an" yang berarti proses pengubahan sikap dan tata laku seseorang atau kelompok orang dalam

usaha mendewasakan manusia melalui upaya pengajaran dan latihan, proses, perbuatan, cara mendidik.

Pengertian pendidikan menurut istilah adalah suatu usaha sadar yang teratur dan sistematis, yang dilakukan oleh orang-orang yang diserahi tanggung jawab untuk mempengaruhi anak mempunyai sifat-sifat dan tabi'at sesuai cita-cita pendidikan.

Sedangkan agama menurut Ensiklopedia Indonesia diuraikan sebagai berikut: "Agama (umum), manusia mengakui dalam agama adanya yang suci: manusia itu insaf, bahwa ada sesuatu kekuasaan yang memungkinkan dan melebihi segala yang ada. Sehingga dengan demikian manusia mengikuti norma-norma yang ada dalam agama, baik tata aturan kehidupan maupun tata aturan agama itu sendiri. Sehingga dengan adanya agama kehidupan manusia menjadi teratur, tentram dan bermakna. Sedangkan agama (wahvu) adalah agama menghendaki iman kepada Tuhan, kepada para rasulNya, kepada kitab-kitabNya untuk disebarkan kepada segenap umat manusia.

Dari beberapa pengertian di atas dapatlah disimpulkan bahwa" pendidikan agama" adalah suatu usaha yang ditunjukkan kepada anak didik yang sedang tumbuh agar mereka mampu menimbulkan sikap dan budi pekerti yang baik serta dapat memelihara perkembangan jasmani dan rohani secara seimbang dimasa sekarang dan mendatang sesuai dengan aturan agama.

Agama dalam konsep-konsep di atas bersifat universal dan sederhana. Konsep-konsep tersebut diharapkan dapat dikenakan kepada semua agama yang dikenal selama ini. Bila konsep-konsep tersebut dipaksakan sama untuk semua agama, maka konsekuensi yang diterima adalah adanya pluralisme agama. Padahal tidak semua agama menyepakati adanya pluralisme. Bila berbicara tentang agama maka tidak akan pernah lepas dari pendidikan. Agama selalu bersifat pendidikan

karena di dalamnya ada transfer ilmu dan pengetahuan

yang bersifat dogmatis. Lain halnya bila berbicara tentang pendidikan maka tidak selalu berkaitan dengan agama. Namun dalam proses pendidikan maka pendidikan harus sejalan dengan agama dan saling melengkapi sehingga output yang dihasilkan oleh pendidikan bersifat syamil menyeluruh paripurna. Hal ini sesuai dengan Visi Kementrian Pendidikan Nasional tahun 2025 yaitu menghasilkan insan Indonesia Cerdas dan Kompetitif (insan kamil/ insan paripurna). Yang dimaksud dengan insan Indonesia Cerdas adalah cerdas komprehensif yaitu cerdas spiritual, cerdas emosional, cerdas sosial, cerdas intelektual dan cerdas kinestet.

Pembentukan manusia yang Cerdas dan Kompetitif tidak semata dilakukan hanya dengan transfer ilmu dan pengetahuan saja tetapi juga penanaman nilai-nilai moral yang sesuai dengan nilai dan norma yang terdapat di dalam agama. Hal ini dilakukan agar output pendidikan yang dihasilkan tidak hanya cerdas secara ilmu dan pengetahuan tetapi juga memiliki akhlak dan moral yang baik. Akhlak dan moral inilah yang menjadi penyeimbang dan penggerak output pendidikan sehingga tidak lepas control dan tidak menjadi sombong dengan hasil yang dicapainya. "Science without religion is blind, and religion without science is lame". (Albert Einstein)

7. Ilmu Kesehatan, Kedokteran telah ada selama ribuan tahun, selama sebagian besar dari itu adalah seni (area dari keterampilan dan pengetahuan) yang sering memiliki hubungan dengan keyakinan agama dan filsafat dari budaya lokal. Misalnya, seorang dukun akan menggunakan tanaman obat dan berdoa untuk kesembuhan, atau filsuf dan dokter kuno akan mengeluarkan darah teori humoralisme. Dalam abad-abad terakhir, sejak munculnya ilmu pengetahuan modern, kebanyakan dari kedokteran telah menjadi kombinasi seni dan ilmu pengetahuan (baik dasar dan terapan, payung ilmu kedokteran). Sedangkan teknik jahitan untuk jahitan adalah seni yang dipelajari melalui praktek, pengetahuan tentang apa yang terjadi pada tingkat sel dan molekuler pada jaringan yang dijahit muncul melalui ilmu pengetahuan.

Bentuk pra-ilmiah kedokteran sekarang dikenal sebagai pengobatan tradisional dan pengobatan rakyat. Mereka tetap umum digunakan dengan atau sebagai ganti pengobatan ilmiah dan dengan demikian disebut pengobatan alternatif. Misalnya, bukti efektivitas akupunktur adalah "bervariasi dan tidak konsisten" untuk kondisi apapun, tetapi umumnya aman bila dilakukan oleh praktisi yang terlatih. Sebaliknya, perawatan di luar kemanjuran batas-batas keamanan dan disebut sebagai perdukunan.

#### DAFTAR PUSTAKA

- Al-Qur'an Al-Karim
- A. Djazuli, 2012, Ushul Fiqh, Jakarta, Kencana
- Al-Hasyimi, Sayyid ahmad, 2003, Syarah Muktaarul Al-Hadits, Bandung, Sinar Baru Angensindo
- An-Nuri, Hasan Sulaiman dan Alwi Abbas, 1993, Terjemah Ibanatul Ahkam: Syarah Bulughul Maram, Surabaya, Mutiara Ilmu
- Asjmuni, Abdurrahman, 2012, Manhaj Tarjih Muhammadiyah; Metode dan Aplikasi, Yogyakarta, Pustaka Pelajar
- Berita Resmi Muhammadiyah, edisi khusus, No. 1/2005 (Rajab 1426 H / September 2005 M)
- Effendi, Satria, 2009, Ushul figh. Jakarta, Kencana
- Fatihuddin dan Abul Yasin, t.t., Himpunan Hadits Teladan Shohih Muslim, Surabaya, Terbit Terang
- H.A. Mustofa, 1985, 150 Hadits Pilihan; Untuk Pembinaan Aqidah dan Akhlak, Semarang, Al-Ikhlas
- Hidayat, Komaruddin, 2000, Buku Teks Pendidikan Agama Islam Pada Perguruan Tinggi Umum, Jakarta, Bulan Bintang
- Keputusan Musyawarah Nasional XXV Tarjih Muhammadiyah di Jakarta Tahun 2000, (Yogyakarta: Sekretariat Majelis Tarjih dan Tajdid, 2012), h. 6 (Bab II angka 1)
- Kusumamihardja, Supan, 1978, Studi Islamiyah, Bogor, Team Pendidikan Agama Islam Institut Pertanian Bogor

- Najieh, Ahmad, 1985, Figih. Jakarta: Pustaka
- Nashir, haedar, dkk, 1994, Materi Induk Perkaderan Muhammadiyah, Yogyakarta, Badan Pendidikan Kader PP Muhammadiyah.
- Rahmat, Syafi'i, 1999, Ilmu Ushul Fiqh Bandung: CV Pustaka Setia, cet-1
- Rifa'i, Moh, 1984, Ushul Fiqih, Semarang; Wicaksana,
- Sabiq, Sayyid, 1986, Aqidaj Islam (Ilmu Tauhid), Bandung, CV.
  Deponegoro
- Salami, dkk, 1999, serial Al-Islam dan Kemuhammadiyahan: Studi Islam, Surakarta, Lembaga Studi Islam Universitas Muhammadiyah Surakarta
- Sangarith, Fauzy dan M. al-Khatthath, 2003, *Taqarrub Ilahi*, Jakarta, Pusat studi Khazanah Ilmu-ilmu Islam
- Shabir, Muslich, 1981, Terjemahan Riyadus Shalihin, Jil.I, Semarang, Karya Thoha Putra
- Shabir, Muslich, 1981, Terjemahan Riyadus Shalihin, Jil.2, Semarang, Karya Thoha Putra
- Shihab, M. Quraisy, 1994, Membumikan Al-Qur'an, Bandung, Mizan
- Sunarto, Ahmad, 2000, Himpunan Hadits al-Jami'ush Shahih, Jakarta, Setia Kawan
- Syafe'i, Rachmat, 2010, Ilmu Ushul Fiqh, Bandung: CV Pustaka Setia,
- Syamsuddin, Amir, 2009, Ushul fiqih 2, Jakarta, Kencana

- Syarifuddin, Amir, 2001 Ushul fiqh, Jakarta: Logos
- Tim PP Muhammadiyah, 1992, Himpunan Putusan Tarjih, Yogyakarta, Yayasan Penerbit Pers Suara Muhammadiyah.
- Thabathaba'i, Alamah, 1987, Menyingkap Rahasia Al-Qur'an, Bandung, Mizan
- Uman, Chaerul, dkk, 2000, *Ushul Fiqh 1* (Bandung: CV Pustaka Setia
- Umary, Barmawie, 1986, Materi Akhlak, Yogyakarta, Ramadhani
- Wahhab, Abdul Khallaf, 1994, Ilmu Ushul Fiqh, Semarang: Toha Putra Group,
- Yulem, Nawir, 2003, *Ulumul Hadits*, **Jakarta**, **Mutiara Sumber** Widya
- Zahrah, Muhammad Abu, 1994, Ushul fiqih, pustaka firdaus jakarta